**真理的教會 (一)—歌羅西書總論 許志靖**

**經文: 歌羅西書1: 1-2**

**台灣近年來一直在流行所謂的 “養生食療”. 什麼飲食, 只要掛上養生, 就一定受人歡迎; 餐廳只要推出養生菜單, 一定座無虛席, 生意興隆. 就連一些教會, 也在教會內, 大大推行所謂的 “排毒餐”. 台灣一間最大的教會, 就一直推崇所謂 “排毒教父”林光常先生的書, 而且替他背書, 為他大力宣傳. 最近因為這位林先生已經出了問題了, 這間教會忙著在台灣的教會報紙 “論壇報”公開發表聲明, 向教會大眾說抱歉, 而且撇清與林先生之間的關係.**

**到底飲食與基督徒的屬靈生活有沒有關係?**

**在美國至少有1750種報紙, 而其中 2/3都有每日星座運勢的資料. 到底星座與人的生活與命運有沒有關係?**

**美國現在也很流行作瑜伽 (Yoga), 打坐或靜坐冥想 (meditation), 希望透過這些與靈界相通. 到底 神是否還是直接對我們說話, 還是只經過聖經對我們說話? 這些來自東方的宗教玄學, 是否能夠提供傳統的基督教教會另一條通天的捷徑?**

**這些問題, 好像是現代的問題, 但是其實我們和 60 AD當時的歌羅西教會一樣, 都需要來面對這些情況. 因此保羅的這封書信, 對今天的我們, 也是一樣的重要. 有聖經學者認為, 歌羅西書是保羅書信中最深入的一封.**

**我們過去從以弗所書與大家分享 “榮耀的教會”, 從腓立比書來看 “喜樂的教會”. 現在開始, 我們要從歌羅西書來探討 “真理的教會”.**

1. **歌羅西城**

**歌羅西城是距離以弗所100哩內的三個主要城市之一. 其他兩個城市就是老底嘉 (Laodicea) 和希拉波立 (Hierapolis). 是當地著名的溫泉鄉. 也是當時東西貿易的交點. 因為有一條主要的貿易道路從這裡經過. 原來這三個城市都極為富庶, 但是後來歌羅西逐漸沒落, 成為一個小鎮. 雖然只是一個小鎮, 但是那裡的教會, 卻引起這位大使徒保羅的注意.**

**當時的歌羅西城, 是一個大都會區, 當地有一頗大的猶太人社區, 也有不斷從東方湧入的東方宗教與玄學, 因此許多的哲學與宗教思想在此混雜, 產生了各種新興的宗教與異端.**

1. **歌羅西教會**

**如果不是因為歌羅西教會的緣故, 歌羅西城可能不會出現在新約聖經當中. 使徒行傳的記載之中, 沒有提到過這個城市, 而且歌羅西教會, 也不是保羅所建立的教會, 因為保羅根本沒有到過歌羅西城. 保羅聽見了歌羅西教會的信心 (歌羅西書1:4,9), 但是他卻從來沒有與歌羅西教會的會友親自見面過 (歌羅西書2:1). 這一間小不起眼的教會, 連會友是誰都不知道, 卻接到這麼一封大使徒保羅勉勵的信.**

**歌羅西教會的建立, 可以說是保羅在以弗所宣教三年的額外成果. 使徒行傳19:10這樣描述保羅在以弗所宣教的情形, “這樣有兩年之久, 叫一切住在亞西亞的, 無論是猶太人, 是希利尼人, 都聽見主的道”. 這當然包括歌羅西, 老底嘉, 和希拉波立三個附近的城市.**

**當我們從保羅的監獄書信中來研究, 我們就能夠知道這間教會如何被建立的情形.**

**當保羅在以弗所宣教的時候, 至少有兩位來自歌羅西的弟兄, 因保羅所傳主的道, 接受了基督, 他們是以巴弗 (Epaphras) 和 腓利門 (Philemon) (參見腓利門書19節). 其中以巴弗更是建立歌羅西教會的主要同工, 因為他將主的道分享給他在歌羅西城的朋友 (參見歌羅西書1:7), 他也同時在老底嘉城和希拉波利城開展福音事工 (參見歌羅西書4:12,13). 腓利門有自己的一間家庭教會 (參見腓利門書2節), 而這節經文中所提到的亞腓亞(Apphia)應該是腓利門的妻子, 而亞基布 (Archippus)應該是腓利門的兒子. 亞基布是這家庭教會的傳道人 (參見歌羅西書4:17)**

**我們能夠在這裡學習一個很好的功課, 就是 神不一定要使用使徒或是一個全時間的傳道人, 也不一定需要一個很大的福音機構, 或是很漂亮的教堂建築, 去建立他的福音事工. 在這裡我們看到這兩個人, 被 神呼召, 至少在三個城市, 開始了福音的工作. 神的旨意, 就是要我們在都市的教會, 能夠向周圍的城鄉伸出福音的手, 將福音帶給他們. 我們應該要反省, 我們教會是否也能夠成為這樣的教會? 我們教會的弟兄姊妹, 是否也能像以巴弗和腓利門一樣, 成為福音的尖兵? 我們將來很快會成立家庭小組, 讓每一個家庭都能夠在你住家的附近, 成為福音的燈塔.**

**歌羅西教會的主要成員應該是外邦人. 保羅在歌羅西書3:5-9中所提到的罪, 大部分是外邦人中的罪, 而且保羅所提到歷世歷代隱藏的奧祕, 也是指著外邦人而言 (參見歌羅西書1:25-29).**

**保羅寫這封書信的時候, 這個教會應該已經建立有五年了.**

1. **歌羅西教會的危機**

**保羅為什麼寫這封書信? 因為歌羅西教會正面臨一個很大的危機, 可能會使教會的事工遭到破壞. 我們從監獄書信中, 可以重建整個危機的事實.**

**當時保羅被囚在羅馬監獄中, 在獄中, 保羅遇到了另一位囚犯, 名叫阿尼西母 (Onesimus), 他原是腓利門家中的奴僕, 因故逃脫 (可能是偷了主人的財物), 犯罪被捕, 囚在羅馬. 而腓利門是建立歌羅西教會的同工之一. 保羅在監獄中帶領阿尼西母認識主接受基督, 因此他寫信給腓利門, 希望他能夠原諒赦免阿尼西母, 並且以同是基督裡弟兄的身分, 再一次接納他.**

**在這個時候, 以巴弗來到羅馬找保羅,需要他的的幫助. 因為在歌羅西城中, 有一些新的異端教義產生, 直接侵入影響了教會, 造成許多的問題. 因此保羅特別寫了這一篇書信, 一方面駁斥這些異端的教導, 一方面建立基督的真理.**

**以巴弗留在監獄中服事保羅 (參見歌羅西書4:12,13). 由阿尼西母 和推基古 (Tychicus)將保羅的書信送達各目的地: 參見以弗所書6:21; 歌羅西書4:7-9; 腓利門書. 以巴弗被稱為是與保羅一同坐監的 (參見腓利門書23節), 這個稱號也被用在亞里達古 (Aristarchus)的身上 (參見歌羅西書4:10). 請我們注意, 保羅服的是 “軟監”(參見使徒行傳28:30,31), 他們兩人不是因為犯罪被捕而下在監獄, 他們兩人是自願留在保羅身邊來服事他.**

**歌羅西教會的危機是什麼? 就是一些東方的玄學 (Eastern Philosophy), 猶太的律法主義 (Jewish Legalism), 和一些諾斯底教派 (Gnosticism)的影響. 所謂諾斯底論, 這個字是希臘字, gnosis,就是 “to know” 知道的意思. 諾斯底派, 就是那些能知道有關神深奧事的人. 他們自認為自己是教會中的 “屬靈精英”(Spiritual aristocracy). 這個異端信仰, 首先要人相信經由他們的教導和方法, 能夠使人與神有密切的聯合, 達到 “屬靈完美”的境界 (Spiritual perfection), 進而得到 “完全的知識” (full knowledge), 能夠了解屬靈深奧的事. 這種智慧, 使他們能夠從現實的俗事解脫, 從而與屬天的靈界相通.**

**這種諾斯底學派的思想源自一個哲學上的問題, 那就是 “如果一個聖潔的 神創造這世界, 為什麼這世界有邪惡存在?” 他們再進一步地用哲學去推論, 結果得到的一個假結論, 就是所有的物質都是邪惡的. 如果物質是邪惡的, 那麼聖潔的 神絕對不可能直接與邪惡的物質有任何直接的接觸. 神就藉著一些其他的媒介與受造物溝通. 他們相信一個強有力的靈界, 利用邪惡的物質來影響人類. 他們也相信占星術, 相信天使在星際間掌權, 而且能夠直接影響地上的事物. (參見歌羅西書1:16; 2:10,15)**

**除了這些東方的玄學, 另外猶太律法主義也大大地影響他們. 他們被教導割禮能夠幫助他們在屬靈上的進步 (參見歌羅西書2:11), 律法上在飲食上的條例, 也能夠使人達到屬靈上的完全 (參見歌羅西書2:14-17), 一些律法上的規條, 能夠讓他們知道什麼是善, 什麼是惡 (參見歌羅西書2:21)**

**因為他們相信物質是邪惡的, 因此他們在追求完全的途徑當中, 就必需尋找出能夠控制他們人性需要的方法. 其中一個方法就是禁慾的苦行主義 (asceticism) (參見歌羅西書2:23). 另外一個極端, 就是縱慾主義,他們認為反正所有的物質都是邪惡的, 那麼要活在這世界上, 就不可能不犯罪了. 在歌羅西城, 前者似乎是主要的思想.**

**知道了諾斯底學派的思想後, 我們就比較容易了解它對傳統信仰教會的影響. 他們首先否定基督的位格與工作. 對他們而言, 基督只不過是神與人之間, 各種媒介中的一位, 而不是那道成肉身 神的獨生子. 道成肉身表示 神與我們同在 (馬太福音1:23). 他們卻教導 神是與人保持距離. 當我們相信 神的獨生愛子的時候, 在神人之間, 我們不再需要其他的中保了.**

**在十字架上, 基督已經解決了我們所有罪的問題 (1:20), 也已經擊敗了撒但的權勢 (2:15), 除去了律法上所寫, 攻擊我們有礙於我們的規條 (2:14-17). 事實上, 基督已經在凡事上居首位 (1:18; 3:11). 信徒所需要的, 只有耶穌基督!**

**物質絕對不是邪惡的, 身體也不是邪惡的. 但是人與生俱來的罪性, 卻會控制身體, 使它成為罪的工具. 如果身體是邪惡的, 主耶穌也絕對不會道成肉身, 以邪惡的身體來到這個世界上. 如果物質是邪惡的, 他也絕對不會受邀參加婚筵或其他的晚筵, 享受生活上物質的祝福. 飲食與其他律法上的管制, 或許對我們身體上的健康有益處, 但是絕對與我們屬靈上的真正進步沒有關係. (2:20-23)**

**至於占星術與靈界天使對人類的影響, 保羅更是大力駁斥. 在十字架上, 基督已經完全得勝於撒但的權勢, 基督徒不再需要去跟隨這世上的小學 (2:8, 20). 那些相信占星術的人, 無疑地是以迷信來代替了基督的工作和啟示.**

**這些不正確的教導, 可以說是各種學說妄言的結合, 包括猶太律法主義, 東方的玄學, 外邦人的占星術, 通靈的神祕主義 (mysticism), 禁慾苦行主義 (asceticism), 甚至一些基督教教義. 反正就是到處都拿一點, 以滿足各種人的需要, 但是危險就在此. 這些假教師宣稱他們並沒有否定基督教信仰, 只不過將它提升到另外一個更高的層次. 他們宣稱他們能夠使人達到更自由與更豐滿的地步, 解決人類所面對的各種問題.**

**我們今天也一樣面臨這樣的異端學說, 我們如果也認為基督和他的啟示, 只不過是所有宗教信仰的一部分而已, 我們就不是讓基督居首位了. 我們如果想用各種方法, 儀式, 教條, 來努力達到屬靈的完全與圓滿, 那麼我們是在走信仰的倒退路. 基督徒必需很謹慎, 不要在信仰上攙雜那些瑜伽, 超覺靜坐, 東方神祕主義等誘人的思想與作法. 對於那些不經過耶穌而能達到所謂完全與圓滿的錯誤教導, 必需有非常的警覺心. 在凡事上, 唯有基督, 他是居首位.**

**這種異端與保羅的教導完全是相背而馳的. 它對生命的教導是負面的. 它教導 神是遠在高天, 對人不聞不問, 物質是邪惡的, 靈界的力量一直在侵擾我們. 但是基督教信仰教導我們, 神親近我們, 神創造萬物, 各按其時成為美好, 主耶穌已經使他的百姓從黑暗的權勢中得到釋放 (1:13). 這個異端, 使這個世界成為一個令人懼怕的監獄, 而耶穌基督要人知道父 神上帝仍然在這世界作工, 他關心世上所有的人. 這個異端要用飲食與規條的訓練, 從外表來改變人, 但是我們知道一個人真正的改變, 是來自屬靈深處的改變開始.**

1. **歌羅西書的總攬**

**歌羅西書與以弗所書大約在同一時間寫成, 因此我們看到兩者之間有許多平行相似的地方. 但請記得, 以弗所書強調 “教會”, 就是基督的身體, 而歌羅西書強調 “基督”, 他是全體教會的頭.**

**在歌羅西書中, 保羅用了許多諾斯底學派的用語, 例如完全 (complete), 豐盛 (fullness), 智慧 (wisdom). 但他是用基督教信仰來賦與這些名詞一個全新的定義. 他也大力駁斥有關天使與靈界權勢的問題.**

**全書的主題是 “基督居首位”. 神已經差遣主耶穌基督為我們死, 我們就不再需要為靈界的權勢擔憂. 所有相信耶穌基督的人, 都是得救的人, 都是基督身體的一部分, 就是教會, 而基督是教會的頭. 我們與基督已經有一個奇妙的生命連結關係.**

**在這樣的生命關係中, 不再需要加入任何其他元素, 因為所有的信徒 “在他裡面都得了豐盛”, 而 “神本性一切的豐盛, 都有形有體的居住在基督裡面”**

**很可悲的, 就是今天還是有很多基督徒, 認為在基督以外, 還需要加上一些人, 或一些宗教的行為, 才能夠使他們的屬靈生命更豐盛, 其實, 在主耶穌基督裡, 他們已經有了全部了.**

**保羅在第1章中, 首先提到主耶穌基督在凡事上居首位 (Christ’s preeminence declared). 他在福音的信息中居首位 (1:1-12); 在救贖中居首位 (1:13-14); 在創造中居首位 (1:15-17); 在教會中居首位 (1;18-23); 在保羅的宣教中居首位 (1:24-29).**

**保羅接著在第2章中才開始大力駁斥這些異端邪說, 為基督在凡事上居首位辯護 (Christ’s preeminence defended). 要謹慎虛空的理學與妄言 (2:1-10); 要謹慎宗教上的律法主義 (2:11-17); 要謹慎人為的傳統與規條 (2:18-23).**

**保羅在第3,4章中, 進一步為歌羅西教會提供了防止這些異端的祕訣---就是敬虔的生活 (Christ’s preeminence demonstrated). 有人這樣說, “我才不管你信什麼, 只要你生活過得好就對了”. 這樣的說法, 其實不合邏輯. 因為我們的信仰, 決定我們的生活方式 (What we believe determines how we behave). 我們如果相信物質是邪惡的, 我們會禁慾或縱慾, 如果我們相信身體是聖靈所居住的殿, 我們也會按照聖潔去生活.**

**錯誤的教義教導, 會導致錯誤的生活方式, 正確的教義教導, 會帶來正確蒙福的生活. 在最後的這兩章, 保羅將基督居首位應用在我們的生活當中.如果基督在我們的生活中居首位, 我們會以聖潔 (pure) 來榮耀他; 以聖徒之間的團契生活 (fellowship with other saints)來榮耀他; 以在家庭中彼此相愛, 在工作中忠心來榮耀他; 以見證和事奉來榮耀他.**

**今天的教會, 也一樣非常需要歌羅西書的信息. 我們今天活在一個 “所有宗教都是一樣勸人為善”的世代. 甚至有人結合各種宗教的長處, 自創一個自己的宗教. 對他們而言, 基督不過是眾多宗教的一個教主而已.**

**今天傳統的福音教會, 正處於一種危機, 就是他們在愛心當中, 想嘗試去多了解別人的信仰, 結果就是讓這些神祕通靈主義 (Mysticism), 律法主義 (Legalism), 東方宗教 (Eastern Religion), 苦修禁慾主義 (asceticism), 人間哲學 (man-made philosophy), 在不知不覺之中, 漸漸地侵入教會. 他們說他們並不否認基督, 但是已經將基督從居首位的寶座拉下來.**

**當我們繼續在研究歌羅西書的時候, 讓我們注意保羅的警告: “免得有人用花言巧語迷惑你們” (2:4); “恐怕有人…把你們擄去”(2:8); “不可讓人論斷你們” (2:16). 讓我們教會, 不只是榮耀的教會, 喜樂的教會, 更是一間住重真理, 讓基督居首位的教會.**

**真理的教會 (二)---保羅的感恩--真理的神蹟 許志靖**

**經文: 歌羅西書 1:3-8**

**“我們感謝 神我們主耶穌基督的父, 常常為你們禱告. 因聽見你們在基督耶穌裡的信心, 並向眾聖徒的愛心, 是為那給你們存在天上的盼望. 這盼望就是你們從前在福音真理的道上所聽見的. 這福音傳到你們那裡, 也傳到普天之下, 並且結果增長, 如同在你們中間, 自從你們聽見福音, 真知道 神恩惠的日子一樣. 正如你們從我們所親愛, 一同作僕人的以巴弗所學的. 他為我們作了基督忠心的執事, 也把你們因聖靈所存的愛心告訴了我們.”**

**在這個新一年的開始, 我們要繼續來研究歌羅西書. 我們說過, 有神學家認為歌羅西書, 是保羅書信中, 寫得最深入的一封書信. 全書說到耶穌基督居首位. 保羅在第1章中, 說到基督在凡事上居首位 (Christ’s preeminence declared), 在第2章中, 保羅為基督居首位辯解 (Christ’s preeminence defended), 在第3 章中, 保羅將基督居首位應用在我們的生活上 ( Christ’s preeminence demonstrated). 我們也盼望這成為我們教會今年的目標, 就是基督在凡事上能夠居首位, 我們也能在生活中, 高舉基督.**

**保羅在歌羅西書中, 有6次說到 “感謝”或 “感恩” (1:3,12; 2:3; 3:15,17; 4:2). 這也告訴我們今年應該是感恩的一年. 尤其當我們看到保羅在寫這封書信的時候, 是被拘禁在監獄之中, 但是他仍然能夠充滿感恩的心, 這成為我們很好的榜樣.**

**(監獄書信: 以弗所書, 腓立比書, 歌羅西書, 腓利門書)**

**保羅首先為了歌羅西教會來感謝 神, 因為他們經歷了真理的神蹟. 請記得, 歌羅西教會不是保羅所建立的教會,保羅能夠為這間不是他建立的教會來感謝 神, 這也成為我們的榜樣. 我們是否也能夠為其他的基督教會, 獻上我們的感謝? 保羅為了下面這些事情, 向 神獻上感恩:**

1. **他們聽見了福音, 真知道 神—以聖經為基礎 (1:5,6,7)**

**這間教會是以巴弗和腓利門所建立的, 而他們是保羅在以弗所宣教三年中所帶領信主的. 他們回到歌羅西之後, 立即與人分享福音, 從而建立了這間教會. 什麼是福音? 福音就是 “好消息” (Good News). 什麼好消息? 就是主耶穌基督已經藉著十字架的死和他的復活, 為我們解決了 “罪”的問題. 當我們傳福音的時候, 不要忘記了, 我們是在傳 “好消息”. 這個福音有下面幾個特點:**

1. **真理的道 (Word of truth)**

**這個福音是基本於 神的真理. 主耶穌說, “你的道就是真理”. 是的, 這世界上有許多話是 “真”的 (true), 但是只有 神的話是真理 (truth). 主耶穌說, “我就是道路真理生命” (約翰福音14:6). 當我們相信他, 我們就能夠找到人生的道路, 認識真理, 經歷生命.**

1. **恩惠的道 (Message of God’s grace)**

**這個福音的好消息, 就是 神願意也能夠拯救所有願意相信和接受耶穌基督的人. 這是 神恩惠的道. 我們上次說到 神的恩惠和憐憫. God in His grace gives me what I do not deserve. Yet God in His mercy does not give me what I do deserve. 恩惠就是 神向那些不配的罪人彰顯了他的恩典. 正如提多書2:11所說, “因為 神救眾人的恩典, 已經顯明出來”.**

1. **普天下的道 (For the whole world)**

**“這福音傳到你們那裡, 也傳到普天之下, 並且結果增長”. 福音是 神給普天下之人最好的禮物. 這個福音, 就像一顆種子一樣, 能夠發芽生長. “你們蒙了重生, 不是由於能壞的種子, 乃是由於不能壞的種子, 是藉著 神活潑常存的道. 所傳給你們的福音, 就是這道” (彼得前書1:23,25)**

1. **他們相信了基督, 有信望愛 –以基督為生命 (1:4,5,8)**

**“因聽見你們在基督耶穌裡的信心, 並向眾聖徒的愛心, 是為那給你們存在天上的盼望. 這盼望就是你們從前在福音真理的道上所聽見的.”**

**這世界上, 有許多人聽見了福音, 但是並不都相信, 但是那些相信的, 就得到了 神所賜永生的禮物.**

**得救的信心, 包括了思想 (mind), 情感 (heart), 和 意志 (will) 三方面的信心. 在思想上, 我們了解福音的真理; 在情感上, 我們知道我們是有罪的, 需要得到這個拯救, 最後在意志上, 我們決定將自己完全交託在主耶穌基督身上, 這樣得救的過程才算是完成. 因此得救的信心, 不只是認識了一些宗教的教義, 也不只是情感上的感動, 得救的信心, 是完全委身於主耶穌基督. 在這樣的委身中, 我們能夠以基督為生命, 過著信望愛聖潔的生活.**

1. **他們成為了聖徒, 結果增長 –以聖潔為見證 (1:4, 6)**

**歌羅西教會的會友, 不只成為信徒, 他們更成為聖徒, 在生活上過著信望愛的生活. 我們曾經在羅馬書查經當中, 看到信徒成聖的攔阻. 什麼是信徒成聖的攔阻? 就是我們的習慣, 肉體情慾, 世界的誘惑, 和我們對聖經的曲解. 這些事使我們經常犯罪, 經常得罪 神. 保羅在羅馬書第8章, 告訴我們成聖的祕訣就是信望愛的生活. 在信心當中, 我們知道我們是 神的兒女, 有聖靈住在我們裡面, 聖靈也與我們的心同證我們是 神的兒女. 這樣我們既然確實知道我們是 神的兒女, 我們就當活出與這地位相稱的生活, 我們要順服聖靈的引導. 在盼望中, 我們等待主的再來, 到那一天, 我們都要在主面前交帳, 我們都要站在基督台前, 有火要顯露, 試驗我們在基督根基上的建造, 若是金銀寶石的建造, 我們要得獎賞, 若是草木禾桔的建造, 將要被燒毀, 而受到永遠的虧損. 因此我們的生活, 就不能不謹慎. 在愛中, 我們因為 神的愛, 使我們能夠愛 神, 愛人, 愛自己. 我們說過, 愛 神之前, 要先愛人, 因為不能愛我們看得見的弟兄, 就不能愛我們看不見的 神. 主耶穌說要 “愛人如己” 因此不知道愛自己, 就不知道怎樣去愛人. 所以我們要愛自己, 然後愛人, 最後愛 神. 因為 神先愛我們, 因此我們知道我們是多麼的尊貴, 所以我們要好好愛自己, 接著去愛人與愛 神. 這樣的生活, 就是以聖潔為見證的生活, 一定能夠結果與增長.**

1. **他們學作了僕人, 忠心服事 –以教會為生活 (1:7)**

**“正如你們從我們所親愛, 一同作僕人的以巴弗所學的. 他為我們作了基督忠心的執事”**

**以巴弗不只將福音傳給他的家人與朋友, 更能夠教導他們在真道上長進, 最後更成為他們的榜樣, 成為僕人, 作了基督忠心的執事, 管理教會, 服事眾人. 教會的生活, 是彼此服事的生活. 保羅特別在提摩太前書3:8-13說到執事的資格, “:作執事的..必需端莊, 不一口二舌, 不好喝酒, 不貪不義之財. 要存清潔的良心, 固守真道的奧祕. 這等人要先受試驗, 若沒有可責之處, 然後叫他們作執事. 女執事也是如此, 必需端莊, 不說讒言, 有節制, 凡事忠心, 執事只要作一個婦人的丈夫, 好好管理兒女和自己的家, 因為善作執事的, 自己就得到美好的地步, 並且在基督耶穌裡的真道上大有膽量”.**

**我們教會將要選舉兩位新的同工, 就是執事, 來服事 神, 服事教會. 盼望我們都能夠在 神面前禱告, 希望能夠得到這個神聖的服事機會.**

**弟兄姊妹, 歌羅西教會, 是一間注重真理的教會, 而且有真理的神蹟. 他們聽見了福音, 他們也接受了福音, 他們更能在福音的真道上成為聖潔, 有榮耀的見證, 在教會中有彼此服事的生活. 這是我們教會應該學習的.**

**我們教會在購買這個教堂建築上, 我們經歷了 神蹟, 現在我們也要像歌羅西教會一樣, 經歷真理的神蹟.**

**盼望我們今年, 真正作到 “以基督為生命, 以聖經為基礎, 以教會為生活, 以聖潔為見證”.**

**真理的教會 (三)—真理中的代禱 許志靖**

**經文: 歌羅西書 1: 9-12**

**“因此, 我們自從聽見的日子, 也就為你們不住的禱告祈求, 願你們在一切屬靈的智慧悟性上, 滿心知道 神的旨意, 好叫你們行事為人對得起主, 凡事蒙他喜悅, 在一切善事上結果子, 漸漸的多知道 神, 照他榮耀的權能, 得以在各樣的力上加力, 好叫你們凡事歡歡喜喜的忍耐寬容. 又感謝父, 叫我們能與眾聖徒在光明中同得基業”**

**歌羅西書的主題, 是說到建立一間 “真理的教會”, 以基督為首位的教會. . 我們上次說到歌羅西教會經歷了真理的 神蹟. 他們聽見了福音的真理, 能夠真知道 神的恩惠, 他們相信也接受了基督, 能夠有信望愛的生命, 他們能夠成為聖徒, 使福音結果增長, 在教會中, 也能夠成為忠心的僕人, 彼此服事. 我們說到我們教會在建堂的事工上, 經歷了 神蹟, 蒙 神賜給我們這間這麼好的教堂, 現在我們也希望能夠經歷這樣真理的神蹟, 使我們教會真的能夠成為一間 “以基督為生命, 以聖經為基礎, 以教會為生活, 以聖潔為見證”的教會.**

**保羅沒有去過歌羅西城, 也不認識歌羅西教會的會友, 他對歌羅西教會的認識, 是經由歌羅西教會的傳道人以巴弗告知的. 以巴弗到羅馬監獄探望保羅, 同時將教會所面臨的危機告知保羅. 歌羅西教會所面臨的危機就是有一些異端邪說興起, 攪擾教會的弟兄姊妹. 這些異端邪說, 就是諾斯底教派 (Gnosticism), 東方的玄學 (Eastern mysticism), 猶太教律法主義 (Legalism). 因此保羅特別寫了這封書信, 要他們成為一間高舉基督, 真理的教會.**

**保羅首先為他們所經歷真理的神蹟感謝 神, 現在他為他們所遭遇的危機, 獻上代禱.**

**保羅在三方面為他們禱告:**

1. **為他們屬靈的智慧禱告 (1:9)**

**“因此, 我們自從聽見的日子, 也就為你們不住的禱告祈求, 願你們在一切屬靈的智慧悟性上, 滿心知道 神的旨意”**

**諾斯底教派的人, 對歌羅西教會的信徒說只要相信他們的教義, 他們就能夠 “知道”(in the know) (knowledge), 就能夠有 “智慧” (wisdom), 達到 “屬靈上的圓滿”(spiritual fullness). 保羅在他的禱告中, 就特別用這些異端的詞彙.**

**“因此”, 就是指 1:6所說, “自從你們聽見福音, 真知道 神恩惠的日子一樣”. 當一個人聽見了福音, 在思想上真知道 神的恩惠, 而且在情感上也知道自己是有罪的, 需要 神的救恩, 最後在意志上決定相信與接受 神的救恩, 將自己完全委身給基督的時候, 他就重生得救了, 而在那時候, 我們也在基督裡面得到了 神一切的豐盛 (參歌羅西書2:9,10). 除了重生之外, 我們絕對不再需要任何其他新的經歷, 我們只要在這重生的經歷上, 繼續成長, 就可以了.**

**每一個重生得救的基督徒, 都需要滿心知道 神的旨意. 要如何知道 神的旨意呢? 保羅在這裡說要用一切的智慧和悟性, 藉著聖靈的啟示與引導, 在 神的話語中, 就是聖經, 知道 神的旨意.**

**神的旨意分為一般旨意 (general will), 和特殊旨意 (specific will). 一般旨意是給每一個 神的兒女的, 在聖經中已經明載, 而特殊旨意是為了特定的目的給某一個人的, 但是這些特殊旨意, 絕不會違背 神的一般旨意, 好叫你們行事為人對得起主, 凡事蒙他喜悅, 在一切善事上結果子, 漸漸的多知道 神,. 我們如果能夠更明白 神的一般旨意, 我們在生活中, 當我們有需要時, 就更能夠明白 神的特殊旨意. 保羅並沒有鼓勵歌羅西教會的信徒, 藉著靜坐冥想去看見異像或聽到特別的聲音, 他為他們禱告, 也鼓勵他們能夠更進深在 神的話語中, 用一切屬靈的智慧和悟性, 去明白與滿心知道 神的旨意.**

**屬靈的智慧, 不是說我們已經明白所有事情了, 乃是說我們能夠有這樣的智慧, 在日常生活中, 為我們作決定, 使我們更討 神喜悅.**

1. **為他們生活的順服禱告 (1:10)**

**“好叫你們行事為人對得起主, 凡事蒙他喜悅, 在一切善事上結果子, 漸漸的多知道 神”**

**諾斯底教派應許信徒有屬靈上的知識, 但是這個知識, 與他們的生活卻沒有任何關聯. 在基督徒的生活中, 屬靈的知識與生活上的順服是不可分開的. 保羅為歌羅西教會信徒所祈求屬靈上的智慧, 是與生活中的智慧不可分的.**

**有三個字, 可以來總結基督徒的生活, 就是 word, walk, and work. “word” 就是 神的話, 知道 神的旨意, “walk”就是與主同行, “work”就是與主同工. 我們若不知道 神的話, 不明白 神的旨意, 我們就不能與他同行, 更不能與他同工. 生活的目的, 不是單單為了討我們自己的喜悅, 而是 “蒙他喜悅” , 凡事對得起主. 因此我們 “行事為人就當與蒙召的恩相稱” (以弗所書4:1) (walk worthy of our calling); “行事為人與基督的福音相稱” (腓立比書1:27) (walk worthy of the Gospel); “行事對得起那召你們進他國得他榮耀的 神” (帖撒羅尼迦前書2;12) (walk worthy of God). 總之, 就是我們的行事為人可以 “討 神喜悅” (帖撒羅尼迦前書4:1).**

**其實不是我們能夠為 神作什麼, 我們所能夠作的, 乃是 神藉著聖靈在我們裡面所作的善工, 然後藉著我們結出一切善事上的果子. 我們所能夠作的工, 就是在我們生活中自然的流露與表現.**

**神要作他的工作, 必需準備他的工人. 神用了13年準備約瑟, 40年準備摩西, 即使是保羅, 神也先讓他到亞拉伯沙漠3年之久, 接受 神話語的啟示與裝備. 一個剛出生的嬰孩, 我們因為他的哭, 知道他的存在, 但是他絕對無法去工作. 一個基督徒, 也必需被教導 神的話語, 漸漸明白 神的旨意, 然後他能夠與 神同行, 更進而為主作工.**

**生活上的順服, 意思就是我們能討 神喜悅, 事奉 神, 然後在生活與事奉中, 更認識 神.**

1. **為他們聖徒的品格禱告 (1:11-12)**

**“照他榮耀的權能, 得以在各樣的力上加力, 好叫你們凡事歡歡喜喜的忍耐寬容. 又感謝父, 叫我們能與眾聖徒在光明中同得基業”**

**智慧與行為絕對不能夠與道德品格 (moral character)分開. 今天教會的問題, 在於只強調 “屬靈的智慧與知識”和 “基督徒的事奉”, 卻不大注重 “個人的品格”.**

**知識, 行為, 事奉, 與品格是絕對分不開的. 我們知道 神的旨意之後, 我們在生活中事奉他, 而在事奉中, 我們能夠培養我們聖徒的品格. 在這四件事中, 我們絕對不敢說我們已經完全了, 但是我們應該盡力去達到這樣的平衡.**

**“照他榮耀的權能, 得以在各樣的力上加力”. 在我們的生活中, 神給我們力量, 在我們塑造聖徒品格這件事上, 神也賜給我們力量, 而且是力上加力.**

**我們經常將 神的力量, 與那些偉大的神蹟放在一起. 例如分開紅海, 日月停止, 大衛爭戰的得勝, 保羅使死人復活等. 但是在這裡, 保羅將 神的能力與聖徒的品格並論: 就是忍耐 (patience), 寬容 (long-suffering), 喜樂 (joyfulness), 感恩 (thanksgiving). 內在心靈方面得勝所需要的力量, 往往不比外在的得勝小. 箴言16:32這樣說, “不輕易發怒的, 勝過勇士. 治服己心的, 強如取城”. 當士每公開羞辱大衛, 而大衛能夠忍耐, 並且控制自己不發怒, 所需的力量, 可能大於他擊敗巨人哥利亞.**

**忍耐 (patience) 意思就是在環境極為困難時, 仍然能夠屹立忍受. 忍耐是一個很重要的基督徒生活品格. 忍耐是動態的, 它不是坐在搖椅上等 神為你作事, 它像是在戰場中的戰士, 雖然極度危險, 仍然永往直前; 像是在馬拉松賽跑中的競賽者, 為了得獎, 拼命往前, 不輕言放棄. 忍耐, 就是 “堅持不懈” (perseverance). 司布真講了這樣的一句話, “ By perseverance the snail reached the ark”.**

**寬容 (long-suffering) 意思就是不對人報復 (revenge). 忍耐是對環境與事務, 而寬容是對人. 神因為他的愛與恩典, 對人寬容 (參見彼得後書3:9). 它也是 聖靈所結的果子之一.**

**我們看到許多人, 對事情能夠堅忍, 卻對人無法寬容. 摩西為了要帶領百姓出埃及,在法老面前, 面對各種困難, 仍然能夠屹立, 這是他的忍耐; 但是在曠野中, 卻因為百姓的緣故暴發怒氣, 結果使他失去了進入迦南地的權力, 這是他不夠寬容的地方. 箴言25:28這樣說, “人不制伏自己的心, 好像毀壞的城邑, 沒有牆垣”.**

**喜樂 (joyfulness) 也是基督徒很重要的品格. 許多人在忍耐與寬容的時候, 沒有喜樂, 是不得已的, 是勉強的. 但是基督徒應該是喜樂的忍耐, 喜樂的寬容. 保羅就是這樣為歌羅西教會禱告—叫你們凡事歡歡喜喜的忍耐寬容. 只有 神的聖靈在我們裡面動工的時候, 我們才能夠在無論是因人或因事的患難中有喜樂. 這個喜樂, 不是我們自己勉強裝出來的, 是聖靈在我們裡面的工作, 因此它是聖靈的第二個果子.**

**感恩 (Thanksgiving) 是我們基督徒應該有的第四品格. 一個知道感恩的人, 絕對不會埋怨 (complain). 歌羅西書2:7這樣說, “感謝的心也更增長了”. 我們應該在日常生活中, 學習感謝, 使我們感謝的心, 也能夠增長. 而感謝的對象, 應該首先感謝 神, 因為 “各樣美善的恩賜, 和各樣全備的賞賜, 都是從上頭來的. 從眾光之父那裡降下來的. 在他並沒有改變, 也沒有轉動的影兒” (雅各書1:17)**

**在這麼多恩典之中, 我們最感謝的, 就是 “叫我們能與眾聖徒在光明中同得基業”. 在舊約中, 神應許以色列百姓屬地的基業, 就是迦南地, 但是在新約, 神應許我們屬天, 屬靈的基業, 就是在基督裡要賜給我們的, 這個基業, 不只在將來我們一定能夠得到. 在今天, 我們也可以憑著應許, 每一天向他支取, 在生活中有豐盛與蒙福!!**

**弟兄姊妹, 盼望這不只是保羅的禱告, 也是我們每一個人今年的禱告!!**

**真理的教會 (四)—真理的源頭—基督 許志靖於 02/10/2008 於Binghamton**

**經文: 歌羅西書1:13-20**

**“他救了我們脫離黑暗的權勢, 把我們遷到他愛子的國裡. 我們在愛子裡得蒙救贖, 罪過得以赦免. 愛子是那不能看見之 神的像, 是首生的, 在一切被造的以先. 因為萬有都是靠他造的, 無論是天上的, 地上的, 能看見的, 不能看見的, 或是有位的, 主治的, 執政的, 掌權的, 一概都是藉著他造的, 又是為他造的. 他在萬有之先, 萬有也靠他而立. 他也是教會全體之首. 他是元始, 是從死裡首先復生的, 使他可以在凡事上居首位. 因為父喜歡叫一切的豐盛, 在他裡面居住. 既然藉著他在十字架上所流的血, 成就了和平, 便藉著他叫萬有, 無論是地上的, 天上的, 都與自己和好了.”**

**歌羅西教會所面臨的異端邪說, 就是要將基督從居首位的寶座拉下來. 他們不否定基督的重要, 但是他們說基督只不過是 神與人之間各種媒介之一而已. 保羅特別在此駁斥這樣的異端邪說. 在新約各書卷中, 保羅的這一段話, 可能是對 “基督論”最精闢的解說之一. 今天的教會與早期的歌羅西教會相似, 我們也面對這樣的異端侵擾, 他們說宗教都是一樣, 都是勸人為善; 所有宗教都是敬拜同一位神, 只是名稱不同而已. 我們如果能夠對基督論有充分的了解, 我們就能夠面對這樣的異端邪說, 而仍然屹立不搖. 因此要建立真理的教會, 我們一定要認識真理的源頭, 就是基督.**

**保羅在這段經文中, 說到基督論中很重要的四點: 基督是救主, 基督是創造主, 基督是教會的頭, 基督是 神的愛子.**

1. **基督是救主 (歌羅西書1:13, 14)**

**人類最大的問題, 就是 “罪”. 這個問題不是任何哲學家靠著思想能夠解決的, 也不是任何宗教家靠著宗教能夠解決的. 罪人需要的是一位救主. 這短短的兩節經文, 說到主耶穌基督在救贖上, 為我們所完成的四件事:**

* 1. **他釋放我們 (He delivered us)**

**“他救了我們脫離黑暗的權勢”. 釋放在這裡的意思, 就是 “從危險當中解救”. 我們無法救自己脫離罪和罪的刑罰, 我們確實是落在罪的網羅裡, 也無法逃脫與 神永遠隔絕的命運. 神公義審判的劍實在已經架在我們的脖子上了!. 這個釋放, 不只救我們脫離罪與罪的刑罰, 更在其他方面釋放我們—就是釋放我們脫離了撒但黑暗的權勢. 這些諾斯底學派的假教師, 他們相信靈界的黑暗權勢, 控制著現今的世界, 但是基督已經在這方面釋放了我們.**

* 1. **他遷移我們 (He translate us)**

**基督不是只從捆綁中釋放我們, 然後就任我們無目的地飄流, 他更將我們遷進了他愛子光明的國度中, 使我們能夠得勝於撒但黑暗的權勢. “愛子”就是 神的獨生愛子. 主耶穌在接受洗禮和登山變相的時候, 神有兩次對他作這樣的宣告, “這是我的愛子, 我所喜悅的” (馬太福音3:17; 17:5). 這個宣告也讓我們想到 神為了拯救我們所付上的代價, 更讓我們知道他的國度乃是愛和光明的國度. 以色列百姓出埃及的經歷, 也正是我們這個屬靈經歷最好的預表. 神帶領他們脫離埃及的捆綁, 進入迦南應許地, 一樣的, 神帶領我們出來, 乃是要帶領我們進入那更豐盛的境地, 就是他愛子的國度.**

* 1. **他贖回我們 (He redeemed us)**

**贖回的原義, 就是為了囚犯付上了贖金, 使他得以被釋放. 保羅絕對不是說基督為我們付了贖價給撒但, 救我們脫離撒但黑暗的國度. 基督藉著他的死和復活, 已經滿足了 神律法公義的要求. 是的, 撒但無時無刻要控告我們, 因為他知道我們人是有罪的, 已經違背了 神的律法, 因此他要我們仍然被拘禁在這樣的罪中. 但是在各各他, 這個罪的贖價已經藉著我們在基督裡的信心付清, 將我們從罪的拘禁中贖回了. 這個贖價, 當然是付給了公義的 神**

* 1. **他赦免我們 (He has forgiven us)**

**贖回與赦免是分不開的 (參見以弗所書1:7). 原文 “赦免”的意思, 就是 “取消債務” (Cancel a debt). 基督不只釋放我們, 將我們遷進他的國度裡, 他更取消了我們一切的罪債, 使我們不再受罪的奴役. 撒但在我們身上已經找不到任何控告我們的字據! 弟兄姊妹, 赦免絕對不應該成為我們再犯罪的藉口, 赦免反而應該鼓舞我們更順服. 我們得到了 神的赦免, 因此我們能夠去赦免人. 正如歌羅西書3:13所說, “主怎樣饒恕了你們, 你們也要怎樣饒恕人”. 主耶穌教導我們的禱告文中, “免我們的債, 如同我們免了人的債”這句禱告文, , 經常使我們誤解. 好像我們赦免人多少, 主才赦免我們多少. 如果是這樣的話, 我們絕對得不到 神的赦免, 因為我們絕對無法靠我們自己去赦免別人. 其實, 這句禱告文, 我們也許翻譯錯了, 應該是 “當我們赦免人的時候, 你已經赦免我們了”.**

1. **基督是創造主 (歌羅西書 1:15-17)**

**諾斯底教派的教師們, 他們對於創造論的了解是模糊不清的. 他們教導物質和身體都是邪惡的, 因此他們說, 基督其實沒有道成肉身, 因為他不會與邪惡的身體和物質接觸. 這種學說的後果造成很大的影響, 使人不是禁慾 (asceticism), 就是放縱. 保羅在此就四方面說到基督與創造的關係:**

* 1. **他存在於創造之前 (1:15)**

**“愛子是那不能看見之 神的像, 是首生的, 在一切被造的以先”. “首生”的, 不只指在時間上的先後, 也是指在地位上的. 我們人都是 神所創造的, 而他是 神的獨生愛子. “首”表示是第一的, 而 “獨”則表示是唯一的. 雖然他是在兩千年前, 為童貞女馬利亞所生, 但是在永恆中, 他是 “永恆現在”的存在. 因此詩篇第2篇這樣說, “我今日生你”. 他是永恆 神, 道成肉身, 是那不能看見之 神的像. 希伯來書1:3 這樣說, “他是 神榮耀所發的光輝, 是 神本體的真像”. 因此基督能夠這樣說, “人看見了我, 就是看見了父” (約翰福音14:9). 是的, 神的本體是看不見的, 自然界裡的一切, 能夠彰顯 神的存在, 神的大能, 神的智慧, 但是自然不能夠顯明 神的本體, 只有基督將 神的本體完全地向我們顯明. 因此基督就是 神. 基督是永存的, 是在一切被造的以先.**

* 1. **他創造萬有 (1:16a)**

**因為基督創造萬有, 他是創造者, 他就不是被造的. 也難怪風和海也順服他, 疾病和死亡也離開他. 約翰福音1:3也這樣說, “萬物是藉著他造的”.**

* 1. **萬有為他而造 (1:16b)**

**“無論是天上的, 地上的, 能看見的, 不能看見的, 或是有位的, 主治的, 執政的, 掌權的, 一概都是藉著他造的, 又是為他造的.” 萬有因他而存在 (in Hin), 萬有是藉著他造的 (through Him), 又是為他造的 (for Him). 保羅在此用了三個介係詞來駁斥諾斯底教派的思想. 那些假教師根據希臘哲學思想, 認為凡事都有主因 (primary cause), 物因 (instrumental cause), 和終因 (final cause). 主因是計劃, 物因是能力, 終因就是目的. 在創造這件事上, 主基督是主因 (他計劃創造的一切), 他是物因 (他的能力產生了創造), 他也是創造的終因(為了他的榮耀而創造).**

**如果萬有是為他而造, 那麼一切的創造與萬有就不會是邪惡的 (除了墮落以後的撒但和他的天使黨羽, 即使是他們, 神也利用他們來完成他的旨意).對於享受 神的創造, 在這一方面諾斯底教派的教導是極其愚蠢的 (參見歌羅西書2:20-23). 雖然萬物在罪的轄制下 (羅馬書8:22), 神的百姓仍然能夠為了 神的榮耀, 享受 神所創造的一切. 摩太前書6:17這樣說, “你要囑咐那些今世富足的人, 不要自高, 也不要倚靠無定的錢財, 只要倚靠那厚賜百物給我們享受的 神”.**

* 1. **萬有靠他而立 (1:17)**

**“他在萬有之先, 萬有也靠他而立”. 原文是 “He holds all things together”. 我們今天知道所有的物質是由最基本的元素 (element)所組成的. 而每一個元素又由質子, 中子和電子所組成的. 不同數目的質子, 中子, 電子, 就成為不同的物質. 而這些質子中子電子又是如何能夠被放在一起? 答案就是 “基督”. 因為萬有是靠他而立的. 他既然在萬有之先, 他就是 神本身. 所以基督就是 神. 任何學說, 說基督不是 神, 或是小於 神, 都是異端邪說.**

**有一首詩歌, “這是天父世界”. 我們有時候會想現在的世界不已經屬於撒但了嗎? 撒但已經成為這世界的王了, 不是嗎?, 為什麼還說是天父世界? 其實, 這還是天父的世界, 因為萬有是靠他而立, 撒但只不過暫時搶奪了這世界的治理權而已, 有一天, 這個治理權仍然會回到基督的國度.**

1. **基督是教會的元首 (歌羅西書 1:18)**

**“他也是教會全體之首. 他是元始, 是從死裡首先復生的, 使他可以在凡事上居首位.” 教會是基督的身體, 基督是教會的頭. 他是元始 (beginning), 意思是教會從他開始, 他在教會的凡事上是居首位的.**

**他是從死裡首先復生的 (firstborn from the dead). 保羅在這裡不是說他是首先從死裡復活的, 因為死人復活的記載, 他不是第一個. 保羅的意思是他是那最重要的一個. 因為基督若沒有復活, 也就沒有其他人的復活 (參哥林多前書15:20-23)**

1. **基督是 神的獨生愛子 (歌羅西書 1:19,20)**

**“因為父喜歡叫一切的豐盛, 在他裡面居住. 既然藉著他在十字架上所流的血, 成就了和平, 便藉著他叫萬有, 無論是地上的, 天上的, 都與自己和好了.”**

**前面說到基督與罪人的關係, 他是救贖主, 基督與自然界的關係, 他是創造主, 基督與教會的關係, 他是教會的元首. 現在說到他與天父的關係, 他是父 神的獨生愛子.**

**“獨” 意思就是唯一的, “生”就是享有同樣生命的本質. 我們雖然都是父母所生, 但是我們卻都是 神所 “創造”的. 惟有基督是 神自己所 “生”的. 因此 神喜歡叫一切的豐盛, 在他裡面居住. 約翰福音這樣說, “道成了肉身, 住在我們中間, 充充滿滿的有恩典有真理, 我們也見過他的榮光, 正是父獨生子的榮光” (約翰福音1:14). “因為父怎樣在自己有生命, 就賜給他兒子也照樣在自己有生命” (約翰福音5:26)可以說基督就是 神自己. 他是三一真神第二位格的道成肉身. 也因為這樣他才能為我們成就了救贖的工作, 成就了和平.**

**當亞當與夏娃犯罪之後, 人就與 神為敵. 而 這個神人之間和好的工作, 到底要怎樣才能達到呢?**

**神絕對不會降低他的標準, 絕對不會掩面不看罪, 絕對不會與人妥協. 否則這個宇宙將會破碎不堪. 神絕對需要維持他一致的標準和聖潔的公理.**

**一個罪人, 不論如何, 在本質上都是 “與 神隔絕, 因著惡行, 心裡與他為敵人”(歌羅西書1:21). 正如以弗所書2:1所說, 一個罪人是 “死在過犯罪惡之中”. 絕對無法靠自己得救和得 神的喜歡. 因此如果在 神人之間要和好, 這個主導權一定是在 神. 這個和好, 就在基督耶穌裡完成了. 正如哥林多後書5:17-19所說, “若有人在基督裡, 他就是新造的人, 舊事已過, 都變成新的了. 一切都是出於 神, 他藉著基督使我們與他和好, 又將勸人與他和好的職分賜給我們. 這就是 神在基督裡, 叫世人與自己和好, 不將他們的過犯歸到他們身上. 並且將這和好的道路託付了我們”**

**這個和好工作的完成, 不是藉著道成肉身, 不是藉著基督完美無缺的道德生活, 而是藉著十字架上所流的寶血而完成的.因為他是 神的獨生愛子, 是完全的 神, 也是完全的人, 所以他能夠完成這和好的工作.**

**有人曾經這樣問過, “耶穌絕對不可能是 神的永恆獨生子, 因為父親一定比兒子老”. “如果父 神不是永恆的, 那麼他就不是 神. 如果他是永恆的 神, 那麼他的兒子就不是永恆的”. (Jesus cannot be the eternal Son of God, for a father is always older than his son. If the Father is not eternal, then He is not God. If Jesus is His Son, then he is not eternal”)**

**這個問題的回答應該是到底是先有父親, 還是先有孩子? 去年教會裡多了四個嬰兒, 今年又多了一個. 當Terry 與 Sheena 或Leo與 Judith說我作了爸爸 媽媽了, 我們一定會問什麼時候生的, 男孩還是女孩? 他們說, 還沒有生啦! 我們會說, 那麼你就還沒有作爸爸媽媽. 是的, 父親的稱謂, 是從你有孩子的時候, 才開始的. 那麼到底是先有父親, 還是先有孩子? 父親與孩子的稱謂是同時開始的. 當然父親這個人是先 “存在”, 而後孩子才 “存在”. 孩子的 “存在”是因為父母的 “存在”而存在, 他們的生命是因為父母的生命而有的. 這是受造界的原理, 有時間的前後, 有空間的限制. 但是在永恆界裡, 就沒有這樣的限制了, 沒有時間的前後, 只有永恆的現在, 沒有空間的限制, 只有無限的充滿. 如果 父 神是永恆的, 那麼他的兒子也是永恆的**

**弟兄姊妹, 主耶穌基督是救贖主, 創造主, 教會的元首, 是 神的獨生愛子, 他是永恆的 神…, 我們是否讓他在我們的生活中, 在我們的教會中居首位?**

**真理的教會 (五）—真理的僕人—保羅 許志靖**

**經文: 歌羅西書1:21-29**

**“你們從前與 神隔絕, 因著惡行, 心裡與他為敵. 但如今他藉著基督的肉身受死, 叫你們與自己和好, 都成了聖潔, 沒有瑕疵, 無可責備, 把你們引到自己面前. 只要你們在所信的道上恆心, 根基穩固, 堅定不移, 不至被引動失去福音的盼望. 這福音就是你們所聽過的, 也是傳與普天下萬人聽的, 我保羅也作了這福音的執事.**

**現在我為你們受苦, 倒覺歡樂, 並且為基督的身體, 就是為教會, 要在我肉身上補滿基督患難的缺欠. 我照 神為你們所賜我的職分, 作了教會的執事, 要把 神的道理傳得全備. 這道理就是歷世歷代所隱藏的奧祕, 但如今向他的聖徒顯明了. 神願意叫他們知道, 這奧祕在外邦人中有何等豐盛的榮耀, 就是基督在你們心裡成了有榮耀的盼望. 我們傳揚他, 是用諸般的智慧, 勸戒各人, 教導各人. 要把各人在基督裡完完全全的引到 神面前. 我也為此勞苦, 照著他在我裡面運用的大能, 盡心竭力.”**

**過去從聖經以弗所書的教導, 我與大家分享以弗所書的信息, 希望我們能夠為 神建立一間 “榮耀的教會”, 我們更從腓立比書, 與大家分享腓立比書的信息, 希望我們能夠為 神建立一間 “喜樂的教會”. 自從我們開始在這已經有一百三十年歷史的教堂中敬拜 神時, 我們從歌羅西書與大家分享歌羅西書的信息, 希望我們能夠建立一間 “真理的教會”. 今天我們要繼續從歌羅西書1:21-29, 在這個充滿感恩的日子, 來看 神對我們的教導.**

**這些書信, 都是保羅在監獄中所寫的, 被稱作監獄書信. 我們說過, 保羅從來沒有到過歌羅西城, 也不認識這個教會的信徒. 但是創立這間教會的以巴弗和腓利門, 是保羅在以弗所宣教時所結的果子. 他們建立了歌羅西教會, 並且這間教會能夠經歷真理上的神蹟, 以基督為生命, 以聖經為基礎, 以教會為生活, 以聖潔為見證. 但是就在這個時候, 教會也出現了危機, 就是有異端邪說的侵擾. 就是諾斯底學派, 東方的玄學, 猶太律法主義. 因此以巴弗特別到了羅馬監獄探望保羅, 同時將這些問題, 當面向保羅請益. 因此保羅寫了這封書信, 託人帶給歌羅西教會, 一方面勉勵他們, 另一方面駁斥這些異端邪說.**

**在保羅書信中, 保羅用大部分的篇幅解釋基督信仰的教義, 但是很少談到自己. 如果你突然接到一封從監獄寄來的信, 而且你根本不認識這個人, 你會相信接受他信裡所寫的一切嗎? 那些侵擾教會的諾斯底學派的人, 會不會因為他被囚禁在監獄中, 而挑戰他的 “誠信”? 因此保羅在這段經文中, 特別向歌羅西教會的信徒, 介紹自己的宣教事工.**

1. **真理的僕人, 成為福音的執事 (sharing the gospel) (1:21-23)**

**“你們從前與 神隔絕, 因著惡行, 心裡與他為敵. 但如今他藉著基督的肉身受死, 叫你們與自己和好, 都成了聖潔, 沒有瑕疵, 無可責備, 把你們引到自己面前. 只要你們在所信的道上恆心, 根基穩固, 堅定不移, 不至被引動失去福音的盼望. 這福音就是你們所聽過的, 也是傳與普天下萬人聽的, 我保羅也作了這福音的執事.”**

**主耶穌建立教會的目的, 就是要傳揚福音. 福音就是好消息. 最好的消息, 不是廉價, 折扣拍賣 “好康”的消息, 不是廉價的福音. 今天許多人傳廉價的福音, 因此許多人不屑一聽. 我們要傳的福音, 就是 “你們從前與 神隔絕, 因著惡行, 心裡與他為敵. 但如今他藉著基督的肉身受死, 叫你們與自己和好, 都成了聖潔, 沒有瑕疵, 無可責備, 把你們引到自己面前.”弟兄姊妹, 我們是否成為這樣福音真理執事的教會, 傳道人, 與 神的兒女. 我們從前在罪裡, 與 神隔絕, 與 神為敵, 但是如今藉著基督在十字架上所承受的一切, 使我們與 神和好了. 但是我們不能只停在這裡, 我們要成為聖潔, 沒有瑕疵, 無可責備. 這樣我們才是真正的福音執事. 福音絕對不是只有生命的恩典, 福音更是生活的責任. 福音絕對不只是得到了稱義與聖潔的地位, 福音更是行義與成聖的生活. 基督徒生活的經驗告訴我們, 過聖潔生活真是不容易阿! 保羅在羅馬書第6,7章中, 不也這樣說到聖潔生活許多的攔阻, 因而他發出了這樣的感嘆, “我真是苦阿, 誰能救我脫離這取死的身體呢” (羅馬書7:24). 今天我們許多人也一樣這樣發出這樣的感嘆. 感謝 神, 我們的信仰絕對不是停在這裡. 今天許多基督徒的生活, 只是活到羅馬書第7章. 這是相當可惜的. 基督徒的生活應該進入羅馬書第8章, 就是得勝聖潔生活的祕訣, 那就是信望愛的生活. 在信心中, 我們確信我們已經是 神的兒女, 凡屬 神的, “凡從 神生的, 就不犯罪, 因 神的道存在他心裡, 他也不能犯罪, 因為他是由 神生的” (約翰一書3:9). 在望中, 我們知道有一天我們都要站在公義基督的台前, 我們就不敢犯罪. 在愛中, 我們知道基督在我們還軟弱的時候, 還是罪人的時候, 甚至我們還是他敵人的時候, 就為我們死, 因此我們就不忍心犯罪. 我們就能夠過一個聖潔的生活. 當我們能夠這樣過聖潔生活的時候, 就是 神祝福我們的時候.**

**“我照 神為你們所賜我的職分, 作了教會的執事, 要把 神的道理傳得全備. 這道理就是歷世歷代所隱藏的奧祕, 但如今向他的聖徒顯明了. 神願意叫他們知道, 這奧祕在外邦人中有何等豐盛的榮耀, 就是基督在你們心裡成了有榮耀的盼望.” 弟兄姊妹, 福音就是我們得救, 得勝, 得福. 這是全備的福音, 是豐盛榮耀的福音, 是有榮耀盼望的福音.**

1. **真理的僕人, 甘為外邦人受苦 (suffering for gentiles) (1:24-27)**

**“現在我為你們受苦, 倒覺歡樂, 並且為基督的身體, 就是為教會, 要在我肉身上補滿基督患難的缺欠.”**

**這裡說, “要在我肉身上補滿基督患難的缺欠.”意思不是說基督為我們受的患難還不夠, 不是說我們能夠藉著患難苦行, 在救恩上作一些補償的效果. 因為我們 “得救, 是本乎恩, 也因著信, 這並不是出於自己, 乃是 神所賜的. 也不是出於行為, 免得有人自誇”(以弗所書2:8-9) 這裡乃是說, 真理的教會與真理的僕人, 要有為基督受苦的心志. 彼得前書4:1,2這樣說, “基督既在肉身受苦, 你們也當將這樣的心志作為兵器. 因為在肉身受過苦的, 就已經與罪斷絕了. 你們存這樣的心, 從今以後, 就可以不從人的情慾, 只從 神的旨意, 在世度餘下的光陰”.這樣我們就能夠在為主受苦之中, 仍覺歡樂.**

1. **真理的僕人, 願為聖徒盡心力 (striving for saints) (1:28-29)**

**“我們傳揚他, 是用諸般的智慧, 勸戒各人, 教導各人. 要把各人在基督裡完完全全的引到 神面前. 我也為此勞苦, 照著他在我裡面運用的大能, 盡心竭力.”**

**一間真理的教會, 他存在的目的, 就是要藉著 “傳揚”, “勸誡”, “教導”, 把各人在基督裡完完全全的引到 神面前. 一個真理的僕人, 他受呼召的職分, 也是在此. 這絕對不是容易的事, 但是我們感謝 神, 我們不是靠著我們自己的力量, 乃是照著在我們裡面聖靈的大能大力, 方能成事. 雖然我們勞苦, 盡心竭力, 但是成事的, 是 神本身. 正如哥林多前書3:6-9所說, “我栽種了, 亞波羅澆灌了. 惟有 神叫他生長. 可見栽種的算不得什麼, 澆灌的也算不得什麼, 只在那叫他生長的 神. 栽種的和澆灌的都是一樣, 但是將來各人要照自己的工夫, 得自己的賞賜. 因為我們是與 神同工的.”雖然栽種的和澆灌的算不得什麼, 問題是我們栽種與澆灌了沒有?**

**盼望我們這個教會, 真的能夠成為榮耀, 喜樂, 與真理的教會, 我們每一個信徒, 也能夠成為榮耀, 喜樂, 真理的僕人, 成為福音的執事, 甘心為主受苦, 願為聖徒盡心竭力, 將每一個人, 完完全全地在基督裡引到 神的面前.**

**真理的教會 （六）—真理聖徒的成長 許志靖**

**經文:歌羅西書2:4-15**

**“我說這話, 免得有人用花言巧語迷惑你們. 我身子雖與你們相離, 心卻與你們同在, 見你們循規蹈矩, 信基督的心也堅固, 我就歡喜了. 你們既然接受了主基督耶穌, 就當遵他而行, 在他裡面生根建造, 信心堅固, 正如你們所領的教訓, 感謝的心也更增長了. 你們要謹慎, 恐怕有人用他的理學, 和虛空的妄言, 不照著基督, 乃照人間的遺傳, 和世上的小學, 就把你們擄去. 因為 神本性一切的豐盛, 都有形有體的居住在基督裡面. 你們在他裡面也得了豐盛. 他是各樣執政掌權者的元首. 你們在他裡面, 也受了不是人手所行的割禮, 乃是基督使你們脫去肉體情慾的割禮. 你們既受洗與他一同埋葬, 也就在此與他一同復活, 都因信那叫他從死裡復活 神的功用. 你們從前在過犯, 和未受割禮的肉體中死了, 神赦免了你們一切過犯, 便叫你們與基督一同活過來, 有塗抹了在律例上所寫, 攻擊我們有礙於我們的字據, 把他撤去, 釘在十字架上. 既將一切執政的掌權的擄來, 明顯給眾人看, 就仗著十字架誇勝.”**

**我們繼續用歌羅西書來學習如何建立一間 “真理的教會”. 上個主日獻堂崇拜中, 我們說到真理的教會與真理的僕人. 真理的教會存在的目的, 和真理僕人的職分, 乃是傳揚全備的福音, 甘心為主受苦, 願為聖徒盡心竭力. 全備的福音就是得救, 得勝, 得福. 今天我們繼續來看真理聖徒的成長.**

**希伯來書6:1 這樣說, “所以我們應當離開基督道理的開端, 竭力進到完全的地步”. 就是鼓勵我們信徒必需成長.**

1. **基督徒屬靈成長的必需 ( The need of spiritual growth)**

**“我說這話, 免得有人用花言巧語迷惑你們.” 我們所屬的世界, 是 “臥在那惡者手下” (約翰一書5:19), 撒但已經成為了 “這世界的 神”(哥林多後書4:4), 他是抵擋 神, 控告弟兄, 試探人的. 他是 “說謊人之父”(約翰福音8:44), 他更成為 “如同吼叫的獅子, 遍地遊行, 尋找可吞喫的人” (彼得前書5:8). 因此我們必需要成長, 免得我們受了花言巧語的迷惑. 以弗所書4:13,14也這樣說, “直等到我們眾人在真道上同歸於一, 認識 神的兒子, 得以長大成人, 滿有基督長成的身量, 使我們不再作小孩子, 中了人的詭計, 和欺騙的法術, 被一切異教之風搖動, 飄來飄去, 就隨從各樣的異端”. 歌羅西教會正面臨了異端邪說的侵入, 就是諾斯底學派, 他們說宗教都是一樣的; 東方的玄學, 他們也將星相學, 星座, 看日子..帶進了教會; 律法主義, 就是重視怎麼喫怎麼喝, 重視作功德. 如果能夠在屬靈的真道上認識 神兒子耶穌基督, 就不會受這些異教邪說花言巧語的迷惑與影響.**

**信徒受影響, 主要的責任是傳道人, 有沒有按著正意分解真理的道. 保羅這樣勉勵提摩太, “你當竭力, 在 神面前得蒙喜悅, 作無愧的工人, 按著正意分解真理的道” (提摩太後書2:15). 但是如果傳道人已經竭力了, 那麼責任就在信徒自己了.**

1. **基督徒屬靈成長的特質 ( The nature of spiritual growth)**

**“我身子雖與你們相離, 心卻與你們同在, 見你們循規蹈矩, 信基督的心也堅固, 我就歡喜了. 你們既然接受了主基督耶穌, 就當遵他而行, 在他裡面生根建造, 信心堅固, 正如你們所領的教訓, 感謝的心也更增長了.”**

**保羅在他對歌羅西教會信徒的勉勵當中, 用了一些顯明的例子來描述屬靈成長的特質.**

1. **軍隊 (army)**

**“見你們循規蹈矩, 信基督的心也堅固”. 在原文, 都是軍隊的用語. 循規蹈矩 (order), 就是各有各適當的位置. 在軍隊中, 有各種階級, 但不能都是五星上將, 也不能都是兵, 正如教會中有各樣的肢體. 以弗所書4:11說, “他所賜的有使徒, 有先知, 有傳福音的, 有牧師和教師”. 請問哪一個比較大? 其實, 主是最大, 因為他是我們的元帥. 除了主之外, 我們都是他的僕人, 只是職分不同而已. 一個屬靈成長的基督徒, 知道如何 “循規蹈矩”, “不..看自己過於所當看的,…要照著 神所分給各人信心的大小, 看得合乎中道” (羅馬書12:3). “堅固” (steadfastness)就是在面對敵人的時候, 因為各人都能守住本位, 而形成一個堅固的陣容. 基督徒是基督精兵, 我們應該像軍隊一樣的接受訓練, 也有軍隊服從的精神. 希伯來書13:17這樣說, “你們要倚從那些引導你們的, 且要順服, 因他們為你們的靈魂時刻儆醒”**

1. **天路客 (pilgrim)**

**“你們既然接受了主基督耶穌, 就當遵他而行”, 基督徒的生活, 是天路歷程 (pilgrimage) 的生活, 是與主同行的生活. 歌羅西書1:10這樣說, “好叫你們行事為人對得起主” (walk worthy of the Lord). 一個屬靈成長的基督徒, 是與主同行的天路客**

1. **樹 (tree)**

**“在他裡面生根”. 基督徒的人生, 經常被比喻為 “樹的人生”, 不是 “草的人生”或 “糠粊的人生”. 樹會生根, 深入土裡. 詩篇1:3這樣說, “他要像一棵樹, 栽在溪水旁, 按時候結果子, 葉子也不枯乾. 凡他所作的, 盡都順利”. 詩篇1:4這樣說, “惡人並不是這樣, 乃像糠粊被風吹散”. 基督徒的人生, 也不是經常被 “移植的人生” (transplant), 隨時被移來移去, 沒有根的人生. 我們應該生根在基督裡. 在基督裡有 神一切的豐盛, 他是那最肥沃的土壤, 我們能夠從他吸收足夠的養分, 使我們的根能夠深而又深. 一個屬靈成長的基督徒, 是一棵有根的葡萄樹, 無花果樹, 橄欖樹, 能夠享受有酒, 有餅, 有油的豐盛人生.**

1. **房子 ( building)**

**“在他裡面生根建造”. 一個屬靈成長的基督徒, 是能夠在根基上面建造的基督徒. 我們說過, 全備的福音, 包括得救, 得勝, 得福. 當我們相信與接受耶穌基督成為我們個人救主的時候, 就是我們已經立好根基的時候, 接著我們要受洗, 就是要過聖潔生活的開始, 也就是我們要在主基督恩典中開始成長與建造的時候. 哥林多前書3:10-15這樣說, “我照 神所給我的恩, 好像一個聰明的工頭, 立好了根基, 有別人在上面建造. 只是各人要謹慎怎樣在上面建造. 因為那已經立好的根基, 就是耶穌基督, 此外沒有人能立別的根基. 若有人用金,銀,寶石, 草, 木, 禾桔, 在這根基上建造, 各人的工程必然顯露. 因為那日子要將他表明出來, 有火發現. 這火要試驗各人的工程怎樣. 人在那根基上所建造的工程, 若存得住, 他就要得賞賜. 人得工程若被燒了, 他就要受虧損, 自己卻要得救, 雖然得救乃像從火裡經過的一樣”.**

1. **學校 (school)**

**“正如你們所領的教訓”. 神的話, 就是他的教訓, 能夠建立每一個基督徒的信心. 以巴弗建立了歌羅西教會, 也將 神的話教導他們, 使他們能夠以聖經為基礎. 一個能夠領受 神教訓, 神話語的基督徒, 絕對能夠抵擋撒但欺騙的伎倆.**

**弟兄姊妹, 保羅最後說一個成長的基督徒, 他感謝的心也更增長了. 讓我們都成為一個在真理上能夠成長的聖徒---3G 的聖徒. 哪3G? 就是 grounded, growing, grateful (根基, 成長, 感謝).**

**真理的教會（七）—真理聖徒的警覺 許志靖**

**經文: 歌羅西書 2:8-15**

**你們要謹慎, 恐怕有人用他的理學, 和虛空的妄言, 不照著基督, 乃照人間的遺傳, 和世上的小學, 就把你們擄去. 因為 神本性一切的豐盛, 都有形有體的居住在基督裡面. 你們在他裡面也得了豐盛. 他是各樣執政掌權者的元首. 你們在他裡面, 也受了不是人手所行的割禮, 乃是基督使你們脫去肉體情慾的割禮. 你們既受洗與他一同埋葬, 也就在此與他一同復活, 都因信那叫他從死裡復活 神的功用. 你們從前在過犯, 和未受割禮的肉體中死了, 神赦免了你們一切過犯, 便叫你們與基督一同活過來, 有塗抹了在律例上所寫, 攻擊我們有礙於我們的字據, 把他撤去, 釘在十字架上. 既將一切執政的掌權的擄來, 明顯給眾人看, 就仗著十字架誇勝.”**

**我們要繼續從歌羅西書來學習如何來建立一間真理的教會. 師母剛從台灣回來, 他說最近台灣的教會正在流行所謂 “音樂治療”. 傳道人還要去參加開會與學習, 才能夠拿到執照, 然後在教會中, 為信徒作音樂治療. 以前有一陣子, 教會流行所謂的 “全人醫治”. 而全人醫治的方法就是要彼此認罪, 要把罪認乾淨, 認清楚, 然後才能得到所謂的完全釋放. 我們知道音樂確實能夠使我們的身心得到放鬆與舒暢, 音樂治療其實不是現在才有的, 早在3000年前, 聖經就有記載了, “從 神那裡來的惡魔臨到掃羅身上的時候, 大衛就拿琴用手而彈, 掃羅便舒暢爽快, 惡魔離了他” (撒母耳記上16:23). 而 “全人醫治”也不是沒有問題, 曾經一對夫婦一起參加這個所謂 “全人醫治”的特會, 結果作先生的, 將一些隱藏在心裡對妻子的許多不滿, 全部說出來, 本來不說還好, 這一說, 反而造成了夫婦間的不合. 弟兄姊妹, 音樂不是不好, 彼此認罪也很好, 但是這些都不是聖經中絕對的真理, 不是絕對的, 就是相對的, 相對的, 有人適合, 有人不適合, 而絕對的, 就是真理. 只有 神的話, 是真理, 是絕對的, 是適合每一個人的. 今天許多教會的問題, 就是將相對的當作是絕對的, 去注重他, 宣揚他, 而對於絕對的真理, 卻不去注重.**

**保羅就是在這裡教導我們要成為一個真理的聖徒. 兩個星期前, 我們說到真理聖徒的成長, 就是要作一個 3G 的基督徒, 就是 grounded, growing, grateful 的聖徒. Grounded就是根基, growing就是成長, grateful就是感恩. 一個3 G 的基督徒, 一定是喜樂健康的基督徒, 已經是一個被主耶穌基督 “全人醫治”的基督徒. 今天我們要來看真理聖徒的警覺.**

1. **要謹慎 (2:8-10)**

**“你們要謹慎, 恐怕有人用他的理學, 和虛空的妄言, 不照著基督, 乃照人間的遺傳, 和世上的小學, 就把你們擄去. 因為 神本性一切的豐盛, 都有形有體的居住在基督裡面. 你們在他裡面也得了豐盛. 他是各樣執政掌權者的元首”**

**今天許多在異端邪教的人, 都曾經是在教會內的信徒, 他們是被擄去的. 為什麼他們會被擄去? 因為他們對 神的真理, 就是 神的話是不明白, 是無知的. 他們反而被這些理學和虛空的妄言吸引. 理學就是philosophy, 虛空的妄言就是 vain deceit.**

**這些假教師的理學為什麼是虛空和欺騙的? 因為第一, 它是照著人間的遺傳. 不是照著 神的真理. 人間的遺傳, 不一定都不好或不對, 但也不一定都是對的. “遺傳”, 原來的意思就是一代一代傳下來的傳統 (tradition), 甚至在基督教信仰中, 也有這樣的傳承 (參見林前15;3; 帖後2:15; 3:6; 提後2:2). 重要的是, 這些傳統或遺傳, 是否來自 神, 或是來自人? 第二, 它們是世上的小學 (rudiments of the world). 在古希臘文, rudiment除了是基本原理的意思之外, 也有宇宙間最基本靈界的意思, 就是指那些能夠影響天體的天使. 諾斯底派的人, 相信天使或天體都能夠影響人類的生活. 保羅就是在此駁斥諾斯底教派, 也警告歌羅西教會會友有關觀月朔, 看日子, 看星相的生活 (參見2;16; 加拉太書4;10,11)**

**如果在基督裡, 我們已經有 神一切的豐盛, 那麼我們為什麼還要跟從這些虛空的理學呢? 這正如耶利米先知所說的, “離棄我這活水的泉源, 為自己鑿出池子, 是破裂不能存水的池子” (耶利米書2:13) 當然這些假教師, 不是叫歌羅西教會的信徒離開基督, 他們只是要他們相信基督不是唯一的一條道路, 他們要將基督從居首位的位置拉下來. 因此對於這些假教師, 保羅給歌羅西教會一帖解藥, 那就是 “神本性一切的豐盛, 都有形有體的居住在基督裡面. 你們在他裡面也得了豐盛”, 這樣, 就不再需要任何其他的東西了.**

1. **要知道 (2:11-15)**

**我們都還記得, 歌羅西教會所面臨的異端, 主要有東方的玄學, 星相學, 諾斯底的哲學, 猶太的律法主義. 保羅在此主要是針對猶太律法主義. 諾斯底教派的律法主義 (Gnostic legalism)與猶太的律法主義不大一樣. 猶太的律法主義, 強調人要得救, 一定要先成為猶太人, 同時要先接受割禮, 而且要遵守舊約各種律法, 包括飲食與守節等. 諾斯底教派的律法主義認為受割禮而且遵守律法的條例, 能夠使人更屬靈.**

**保羅在此強調基督徒不再受舊約律法的約束, 遵守律法與否, 也與屬靈沒有直接的關係. 我們在基督裡已經能夠得到我們所有屬靈的需要, 因為 神一切的豐盛, 已經都在基督裡面了. 保羅特別指出四點, 來說明基督徒與基督的關係.**

* 1. **在他裡面受割禮 (2:11) Circumcised in Him**

 **割禮, 是 神與猶太人之間特別的約, 成為 神的子民, 使他們與周圍的人有所分別,這個肉體上的割禮, 其實有很深的屬靈意義. 分別什麼? 是分別為 聖. 但是很可惜, 他們只是注重肉體上的割禮, 卻完全忽略了割禮真正的屬靈意義. 今天許多人也是一樣, 認為受洗 (Baptism)或守聖餐就能得救.**

**我們今天, 在相信與接受主耶穌基督的那一刻, 聖靈就已經進入我們心中, 使我們受了靈洗, 也就在那一刻, 我們已經受了屬靈的割禮, 也已經受了聖靈的印記, 從此我們是與外邦人有別的, 我們已經被聖靈分別出來, 成為分別為聖的基督徒. 並且在聖靈的引導下, 我們能夠過聖潔的生活.**

* 1. **在他裡面復活了 (2:12,13) Alive in Him**

**保羅接著說到了受洗. 受洗是在外面的肉體上表明與主耶穌基督的關係. 受洗就是像與基督一同被釘在十字架上, 與基督同死, 同埋葬, 而且也與基督一同復活. 不是因為這水有什麼特別的功用, 而是因為 “信那叫他從死裡復活 神的功用”. 這樣我們受洗之後, 不只我們裡面帶有聖靈的印記, 就是耶穌的印記, 我們外面也帶有基督徒的印記, 從此一舉一動, 有復活新生的樣式. 我們不再是一個 “活死人” (一個已經死在罪中的人), 也不應該是一個 “死活人” (一個仍舊生活在罪中的基督徒). 我們應該是一個 “活活人”**

* 1. **不再受律法定罪 (2:14) Free from the Law in Him**

**主耶穌不只將我們的罪帶到十字架上, 他也將律法帶到十字架上, 把他們都釘死了. 從此我們就不再受律法的捆綁, 也不再受律法的定罪. 但是我們絕對不是沒有律法. 耶和華 神藉著先知耶利米這樣說, “我要將我的律法放在他們裡面, 寫在他們心上. 我要作他們的 神, 他們要作我的子民” (耶利米書31:33). 是的今天我們已經有律法藉著聖靈放在我們心裡, 而外在的律法, 已經不能再定我們的罪了. 正如羅馬書8:34所說, “誰能定他們的罪呢. 有基督耶穌已經死了, 而且從死裡復活, 現今在 神的右邊, 也替我們祈求”.**

* 1. **仗著十字架誇勝 (2;15) Victorious in Him**

**基督徒的人生, 是一個能夠誇勝的人生. 不是靠我們自己, 乃是仗著十字架. 十字架是痛苦與羞辱的記號, 基督耶穌在那裡為我們嚐盡了苦杯. 但是空的十字架, 空的墳墓, 是我們誇勝的記號, 使我們能夠盡嚐滿溢的福杯!!**

**最後以哥林多後書2:14與大家共勉: “感謝 神, 常率領我們在基督裡誇勝. 並藉著我們在各處顯揚那因認識基督而有的香氣”**

**真理的教會 （八）—真理聖徒的見證 許志靖**

**經文: 歌羅西書 2:16-23**

**“所以不拘在飲食上, 或節期, 月朔, 安息日, 都不可讓人論斷你們. 這些原是後事的影兒. 那形體卻是基督. 不可讓人因著故意謙虛, 和敬拜天使, 就奪去你們的獎賞. 這等人拘泥在所見過的, 隨著自己的慾心, 無故的自高自大, 不持定元首, 全身既然靠著他筋節得以相助聯絡, 就因 神大得長進. 你們若是與基督同死, 脫離了世上的小學, 為什麼仍像在世俗中活著, 服從那不可拿, 不可嚐, 不可摸, 等類的規條呢. 這都是照人所吩咐所教導的. 說到這一切, 正用的時候就都敗壞了. 這些規條, 使人徒有智慧之名, 用私意崇拜, 自表謙卑, 苦待己身, 其實在克制肉體的情慾上, 是毫無功效.”**

**我們上週說到真理聖徒的警覺, 主要談到作為一個真理的聖徒, 要謹慎, 也要知道. 要謹慎什麼? 就是要謹慎不要被世上的理學和虛空的妄言擄去, 因為 神一切的豐盛, 已經都有形有體的居住在基督裡面. 在基督裡面我們已經得了他一切的豐盛. 要知道什麼? 就是要知道我們和基督的關係. 我們已經在基督裡受了割禮, 在基督裡與他一同復活了, 在基督裡不在受律法的定罪, 在基督裡我們能夠仗著十字架誇勝.**

**今天我們要繼續來思考真理聖徒的見證. 保羅在這段聖經中, 藉著聖徒的見證,來駁斥律法主義 (Legalism), 玄學神祕主義 (Mysticism), 和禁慾苦修主義 (Asceticism)**

1. **不可讓人論斷你們**

**“所以不拘在飲食上, 或節期, 月朔, 安息日, 都不可讓人論斷你們. 這些原是後事的影兒. 那形體卻是基督”. 猶太律法主義, 要求人要得救之前, 必需要按著律法首先接受割禮, 並且在生活上, 必需遵守飲食的條例, 不喫不潔淨的東西, 更要遵守律法上的節期, 包括各種節期, 安息日, 和月朔 (new moon).**

**在舊約時代, 神在西乃山, 藉著摩西將律法傳給以色列百姓. 律法分成三類, 就是誡命, 典章, 律例. 誡命就是所謂的道德律 (Moral Law), 典章就是民事律 (Civil Law), 律例就是禮儀律 (Ceremonial Law). 我們知道律法並不是不好, 正如提摩太前書1:8所說, “我們知道律法原是好的, 只要人用得合宜”. 在律法中, 神將他自己聖潔, 公義的屬性, 彰顯出來. 在律法中, 神也將基督預表出來. 這些原是後事的影兒. 那形體卻是基督. 請我們再記得, 律法是 神特別頒佈給以色列百姓的, 並且要他們世世代代都遵守. 今天猶太人仍然要行割禮, 表示他們與外邦人的分別, 而分別的目的, 乃是要分別為聖. 並且聖潔就從最基本的飲食作起. 守安息日為的是記念 神的創造. 各種節期與獻祭, 都是預表基督. 因此這裡說 “這些原是後事的影兒. 那形體卻是基督”. 今天基督已經來了, 並且已經為我們完成了十字架救贖的工作, 我們新約的聖徒, 就不再受這些律法的約束. 但這不是說我們就沒有律法了, 其實我們現在是受聖靈的約束與管制. 正如律法只是告訴你什麼能作, 什麼不能作, 律法絕對不會強迫你作或不作, 聖靈也是在我們心裡藉著 神的話, 告訴我們什麼該作, 什麼不該作. 聖靈也絕對不會將你綁手綁腳, 強迫你作或不作.**

**有人說星期天是基督徒的安息日. 其實, 我們應該稱它為 “主日”. 因為安息日, 七日的最後一日, 是記念 神的六日創造, 第七日安息, 而主日, 七日的第一日, 是記念主耶穌基督的復活. 基督徒能否守安息日? 當然可以, 在星期六, 我們能夠特別記念 神的創造, 但是不要忘記在主日, 來記念主的十字架與復活.**

**在飲食上, 使徒保羅給我們新約的聖徒一些很好的教導. “凡 神所造的物, 都是好的, 若感謝著領受, 就沒有一樣可棄的. 都因 神的道和人的祈求, 成為聖潔了” (提摩太前書4:4,5). “我憑著主耶穌確知深信, 凡物本來沒有不潔淨的. 唯獨人以為不潔淨的, 在他就不潔淨了” (羅馬書14:14). 如果因為某些健康的原因, 我們不喫某種食物, 那根本就沒有關係, 但是也沒有叫你一定要去喫一些奇奇怪怪的東西.**

**因此今天我們不再受律法主義的約束, 不要讓人在這方面論斷我們, 我們也不要去論斷別人. 要知道我們今天乃是受更高聖靈的管制與約束.**

1. **不可讓人奪去獎賞**

**“不可讓人因著故意謙虛, 和敬拜天使, 就奪去你們的獎賞. 這等人拘泥在所見過的, 隨著自己的慾心, 無故的自高自大, 不持定元首, 全身既然靠著他筋節得以相助聯絡, 就因 神大得長進.”**

**來自東方的玄學神祕主義, 鼓勵人要藉著靜坐 (打坐), 禪修, 將人的心靈淨空, 甚至會達到靈魂出竅的境界, 和靈界相通, 敬拜天使. 但是請注意, 這種方法, 往往導至所謂的 “走火入魔”, 遭受邪靈的侵擾, 甚至疾病纏身. 這些人往往在外表表現的極為謙虛, 說話聲音娓娓道來. 以賽亞書8:19這樣描寫他們, “有人對你們說, 當求問那些交鬼的, 和行巫術的, 就是聲音綿蠻, 言語微細的..).今天這種學說, 也正大行其道, 尤其是在紐約的上州, 有許多大型這樣的靈修道場. 這種其實就是所謂的 “新世紀運動” (New Age Movement).. 藉著靜坐禪修, 他們說能夠看到自己裡面的真我, 從而發現自己能夠成為自己的 “神”. 他們所說的道理往往非常吸引人, 也非常合乎人的一般情懷. 是的, 我能夠靠自己的修身養性, 達到一種完全的境界. 我不需要 神的拯救, 我就是 神. 這就是 “隨著自己的慾心, 無故的自高自大, 不持定元首”.**

**我們將來的獎賞, 在於我們於基督的根基上所建造的工程, 是否能夠存留到永恆有關. 故意謙虛和敬拜天使, 絕對不符合聖經的教導, 而只是用草木, 禾桔所建造的工程, 在基督台前將要被焚燒, 不只得不到獎賞, 甚至是永恆的虧損.**

1. **不可讓人奴役你們**

**“你們若是與基督同死, 脫離了世上的小學, 為什麼仍像在世俗中活著, 服從那不可拿, 不可嚐, 不可摸, 等類的規條呢. 這都是照人所吩咐所教導的. 說到這一切, 正用的時候就都敗壞了. 這些規條, 使人徒有智慧之名, 用私意崇拜, 自表謙卑, 苦待己身, 其實在克制肉體的情慾上, 是毫無功效.”**

**禁慾苦修主義 (Asceticism), 在中世紀的教會也曾非常的流行, 他們受約束於許多不可拿, 不可嚐, 不可摸的規條, 甚至鞭打自己, 苦待己身, 他們認為這樣作, 能夠使自己更屬靈, 能夠替自己贖罪.**

**保羅再一次強調聖徒的屬靈地位. 我們是與基督同死, 而且已經同復活的. 在聖靈裡, 我們能夠享受完全的真自由. 不是刻意要去克制肉體的情慾, 而是在聖靈裡, 我們有更高的意願, 就是能夠討 神喜悅聖潔與正常情慾, 享受 神所賜豐盛的生命. 正如提摩太前書6:17這樣說, “只要倚靠那厚賜百物給我們享受的 神”.**

**保羅曾經這樣勉勵提摩太, “操練身體, 益處還少, 唯獨敬虔, 凡事都有益處. 因有今生和來生的應許. 這話是可信的, 是十分可佩服的.” (提摩太前書4:8,9) 禁慾苦修, 或許在一些身體的訓練上或是健康上, 有一定的功效, 但是在屬靈的聖潔上, 卻是毫無功效. (While there are automatic connection between physical discipline and health, there is no connection between such discipline and holiness). 屬靈的聖潔是來自於敬虔. 就是 “敬畏” 和 “虔誠.”. 什麼叫作敬畏? 就是沒有把自己最好的, 留下不給 神. 什麼叫作虔誠? 就是主耶穌的禱告, 不要照自己的意思, 乃是照 神的意思.**

**保羅勉勵我們, 不要再受這種禁慾苦修主義的奴役, 但絕對不是縱慾, 而是與基督同死同復活, 一舉一動有新生樣式, 有聖靈引導, 能夠享受生命的自由生活.**

**弟兄姊妹, 保羅針對當時的三個異端, 一方面駁斥, 一方面勉勵歌羅西教會的會友, 也勉勵今天我們每一個人, 不可讓人論斷我們, 不可讓人奪去我們的獎賞, 不可讓人奴役我們.**

**真理的教會 (九)—真理聖徒的價值觀 許志靖**

 **經文: 歌羅西書3:1-4**

**“所以你們若真與基督一同復活, 就當求在上面的事. 那裡有基督坐在 神的右邊. 你們要思念上面的事, 不要思念地上的事. 因為你們已經死了, 你們的生命與基督一同藏在 神裡面. 基督是我們的生命, 他顯現的時候, 你們也要與他一同顯現在榮耀裡”**

**我們過去從歌羅西書的第一章與第二章, 與大家分享真理教會的真理根基. 第一章, 我們說到在基督裡的信心. 在信心裡, 我們能夠經歷真理的神蹟. 他們聽見了福音, 真知道 神—以聖經為基礎 (1:5,6,7); 他們相信了基督, 有信望愛 –以基督為生命 (1:4,5,8); 他們成為了聖徒, 結果增長 –以聖潔為見證 (1:4, 6); 他們學作了僕人, 忠心服事 –以教會為生活 (1:7). 在第二章, 我們說到在基督裡的豐盛. 如果 神本性一切的豐盛, 都有形有體的居住在基督裡面, 而且我們也在他裡面的了這一切的豐盛, 我們就不再需要去追求那些異端邪說, 也可以不受它們的影響. 絕對不可讓人在律法上 (Legalism)論斷我們, 不可讓人因為東方玄學神祕主義 (Eastern Mysticism)奪去我們的獎賞, 不可讓人用禁慾苦修主義 (Asceticism)來怒役我們. 有了這樣在基督裡的信心和在基督裡的豐盛, 我們要進入實際的生活裡面. 請注意, 保羅在他的書信中, 一定首先詳細的談到信仰的根基, 然後才說到信仰的生活. 沒有根基的生活, 很容易受到各種因素的影響而改變. 反之, 有正確的信仰根基, 自然能夠活出合乎信仰的生活. 因此保羅在第三章中, 說到在基督裡的生活, 第四章, 說到在基督裡的職分 (事奉).**

**第三章中, 保羅以三個 “所以”, 帶出基督徒應該有的生活. 他說到基督徒生活的價值觀; 基督徒生活的新人觀, 基督徒生活的人際觀. 我們將用三個星期, 仔細地來討論基督徒的生活. 我們今天就首先來看基督徒生活的價值觀.**

**保羅說基督徒的價值觀, 是屬天的價值觀. 而屬天的價值觀, 就是豐盛, 自由, 不缺乏的生活觀. 弟兄姊妹, 這不就是我們所追求的生活價值嗎?**

1. **我們已經與基督同死 (We died with Christ) (3:3 a)**

**這是我們信仰生活中, 一個很重要的真理. 基督不只為我們死 (died for us), 這是代死 (substitution), 我們也與他同釘在十字架上死了 (died with him), 這是與他同死 (identification). 基督在十字架上是為罪而死 (died for sin), 為的是承受了罪的代價 (bearing the penalty of sin); 基督在十字架上, 更是向罪來死 (died unto sin), 為的是吞滅了罪的權勢 (breaking the power of sin).聖經哥林多前書12:13告訴我們, “我們不拘是猶太人, 是希利尼人, 是為奴的, 是自主的, 都從一位聖靈受洗, 成了一個身體”. 是的, 我們因為聖靈的緣故, 已經是基督身體的一部分了, 我們已經與他一同被釘, 與他同死了. 這個意思就是說, 我們能夠勝過“老我”中那些舊的罪性. 正如加拉太書2:20所說, “我已經與基督同釘十字架, 現在活著的, 不再是我, 乃是基督在我裡面活著”**

1. **我們已經與基督同復活 (We are raised with Christ) (3:1 a)**

**既然我們已經與他同釘十字架, 死了, 為什麼說現在活著的..? 原來當基督復活的時候, 我們已經與他一同復活了. 基督現在坐在 神的右邊, 我們也在基督裡與他一同坐在天上. 既然坐在天上, 我們就必然有屬天的價值觀, 會求在上面的事, 會思念上面的事. 上面是豐盛, 自由, 不缺乏的. 這種屬天的地位, 不是我們努力的目標, 不是我們夢想要達到的, 這是已經完成的事實.**

1. **我們已經與基督一同藏在 神裡 (We are hidden in Christ) (3: 3 b)**

**這個復活的生命, 雖然仍舊居住在這個世界上, 但是正如主耶穌所說, “他們不屬世界, 正如我不屬世界一樣” (約翰福音17:16). 雖然在這世界上, 我們會有苦難, 但是我們能夠與基督一同藏在 神裡面, 他是我們的避難所. 我們真的能夠像詩篇131篇所說, “我的心平靜安穩, 好像斷過奶的孩子在他母親的懷中. 我的心在我裡面真像斷過奶的孩子”. 我們查經班有一個姊妹, 她有很好的工作, 能力也非常強, 但是忽然間, 得了憂鬱症. 她整個人變了, 從現實的生活中, 開始退縮, 怕與人來往, 不能喫, 不能睡, 怕睡了就醒不來, 體重開始急劇下降, 她說, 她有時候自己縮在沙發裡, 有時想把自己藏在衣櫃裡面. 她看了許多醫生, 精神科, 心理科醫生, 許多朋友也用各種話鼓勵她. 感謝 神, 她還能夠堅持每星期三晚上, 由朋友載她來參加查經聚會. 我知道憂鬱症絕對不是靠藥物能夠解決. 因為憂鬱症不是純粹是肉體的問題, 大部分是靈裡的問題, 因此不應該全是倚靠藥物治療, 而應該多一點倚靠 神的話. 所以在查經聚會中, 藉著 神話語應許, 一而再, 再而三的安慰, 她終於在兩個月後, 從憂鬱症中得到完全的醫治.**

1. **我們也已經與基督一同顯現在榮耀裡 (We are glorified in Christ) (3:4)**

**“基督是我們的生命, 他顯現的時候, 你們也要與他一同顯現在榮耀裡”這是何等的榮耀生活. 我們基督徒過去一直盼望將來的榮耀, 將來的永生, 這並沒有錯, 但是很可惜. 我們說過, 永生不是將來, 因為這個暫時世界的人生, 包括過去和將來, 都要結束, 畫上句點. 永生是永恆的現在. 基督復活的生命, 是永恆榮耀的生命, 而基督是我們的生命, 因此我們現在的生命, 也應該就是那永恆現在榮耀的生命, 我們已經與基督一同顯現在榮耀裡了. 這個現在就是榮耀的生命, 就是豐盛, 自由, 與不缺乏的生命.**

**主耶穌說, “我來了, 是要叫羊得生命, 並且得的更豐盛” (約翰福音10:10)**

**主耶穌說, “所以天父的兒子若叫你們自由, 你們就真自由了” (約翰福音8:36)**

**主耶穌說, “我就是門, 凡從我進來的, 必然得救, 並且出入得草喫” (約翰福音10:9)**

**保羅說, “主就是那靈. 主的靈在哪裡, 哪裡就得以自由” (哥林多後書3:17)**

**詩篇說, “耶和華是我的牧者, 我必不至缺乏” (詩篇23;1)**

**保羅說, “我無論在什麼景況, 都可以知足, 這是我已經學會了. 我知道怎樣處卑賤, 也知道怎樣處豐富, 或飽足, 或飢餓, 或有餘, 或缺乏, 隨事隨在, 我都得了祕訣. 我靠著那加給我力量的, 凡事都能作” (腓立比書4:11-13)**

**弟兄姊妹, 你是否已經有這樣屬天的生活價值觀? 就是豐盛, 自由, 不缺乏的生命. 這是 神給我們每一個基督徒榮耀的應許. 讓我們都一起來享受這樣的生命與生活, 成為基督榮耀的見證!!**

**真理的教會 (十）---真理聖徒的新人觀 許志靖**

**經文: 歌羅西書3:5-11**

**“所以要治死你們在地上的肢體. 就如淫亂, 污穢, 邪情, 惡慾, 和貪婪, 貪婪就與拜偶像一樣. 因這些事, 神的忿怒必臨到那悖逆之子. 當你們在這些事中活著的時候, 也曾這樣行過. 但現在你們要棄絕這一切的事, 以及惱恨, 忿怒, 惡毒, 毀謗, 並口中污穢的言語. 不要彼此說謊, 因你們已經脫去舊人, 和舊人的行為, 穿上了新人. 這新人在知識上漸漸更新, 正如造他主的形像. 在此並不分希利尼人, 猶太人, 受割禮的, 未受割禮的, 化外人, 西古提人, 為奴的, 自主的. 惟有基督是包括一切, 又住在各人之內.”**

**上個主日, 我們說到基督徒的生活價值觀是屬天的價值觀, 因此我們要思念上面的事, 不要思念地上的事. 這個屬天的價值觀, 使我們能夠在地上過一個豐盛, 自由, 不缺乏的生活. 這個屬天的價值觀, 乃是因為我們已經與基督一同死, 一同復活, 一同藏在 神裡, 一同顯現在榮耀裡. 我們現在的生活, 是榮耀的生活, 因為我們是生活在 “榮耀的永恆現在”中. 這就是永生真正的意義. 永生不是將來, 永生是現在就開始, 就在我們接受主耶穌基督的時候開始. 這個屬天的價值觀, 就是生命的改變 (transform), 帶來我們生活上的改變, 使我們不再效法 (conform)世界, 而能夠效法基督. 正如保羅在羅馬書8:29所說, “因為他預先所知道的人, 就預先定下效法他兒子的模樣”.**

**今天我們要繼續來看我們基督徒生活的改變, 那就是 “基督徒生活的新人觀”.**

1. **要治死肉體的罪 ( To slay the sensual sins)**
2. **要棄絕怨人的罪 (To rid of the social sins)**
3. **要脫去舊人,穿上新人 (To put off old self put on new self)**
4. **要治死肉體的罪 ( To slay the sensual sins)**

**保羅在價值觀中, 從正面來看基督徒的生活, 在這裡, 保羅從反面來看. 大部分的人, 都喜歡正面的, 不喜歡反面的. 許多基督徒會說, 告訴我們正面的信仰教義就夠了. 但是反面的通常是由正面的事情而產生. 因此保羅說完了正面的價值觀之後, 他說到你們要治死, 要棄絕, 要脫去. 許多對於健康正面的說法, 沒有辦法解決已經破爛的盲腸炎, 它需要被手術割除; 許多美化花園的講座, 沒有辦法真正讓花園美麗, 園丁需要先動手拔除雜草. 正面與反面我們都必需兼顧, 否則就會失調而失去平衡.**

**因為我們已經與基督在十字架上同死了, 我們就有屬靈的能力, 能夠治死要控制我們屬肉體的邪情私慾. 保羅在羅馬書6:11說, “這樣你們向罪也當看自己是死的, 向 神在基督耶穌裡, 卻當看自己是活的”. 主耶穌也曾經這樣說, “若是你的右眼叫你跌倒, 就剜出來丟掉. 寧可失去百體中的一體, 不叫全身丟在地獄裡. 若是右手叫你跌倒, 就砍下來丟掉. 寧可失去百體中的一體, 不叫全身下入地獄” (馬太福音5:29,30). 當然保羅與主耶穌不是說到真正肉體上的手術, 因為犯罪不是來自你的眼睛, 你的手或腳, 犯罪是來自一個人的心, 有邪情私慾在裡面搞鬼的心. 我們都聽過這樣的事, 一個喜歡賭博而傾家蕩產的人, 下定決心誡賭, 因此他砍掉了雙手. 但是沒有多久, 他又去賭了. 這回是用腳去賭博. 他又痛下決心, 砍掉雙腳. 但是不久, 還是回到賭桌上, 你知道他是怎麼賭呢? 對了, 用嘴巴咬著牌賭. 保羅在此用反面說了重話. 他說要 “治死”. 要治死哪些邪情私慾呢? 保羅特別指出六種罪: 淫亂 (sex immorality), 污穢 (impurity), 邪情 (lust), 惡慾 (evil desires), 和貪婪 (greed), 拜偶像 (idolatry). 其中頭四樣罪, 都是與邪情私慾望有關, 就是肉體中不正常的情慾. 正常的情慾是 神賜給我們, 使我們能夠享受 神所賜豐盛的生命. 不正常的邪情私慾, 是我們正常生活中所不需要的, 也會破壞我們的正常生活, 會傷害我們的身體與生命. 後兩樣, 就是貪婪與拜偶像, 保羅說它們是一樣的. 所謂貪婪, 就是對自己已經有的, 永遠感到不滿足, 對別人有的, 產生嫉妒. 它之所以與拜偶像是一樣, 是因為貪婪的人, 已經將他所貪婪的物或人, 取代了 神的地位. 任何拜偶像的信仰, 會要求你行善積功德, 但是絕對不會要求你過聖潔的生活; 會要求你在對偶像有所求的時候獻上香油錢, 即使你淫亂, 污穢, 有邪情 惡慾與貪婪, 都無所謂. 保羅要我們治死這些肉體上的罪 (sensual sins), 因為我們已經與基督同死了. 詩篇51:10, “神阿, 求你為我造清潔的心, 使我裡面重新有正直的靈”, 這是大衛最有名的悔改禱告詩篇, 也應該是我們感謝的禱告. 神在基督裡, 已經給我們造了清潔的心, 也已經賜給我們正直的靈了.**

1. **要棄絕怨人的罪 (To rid of the social sins)**

**保羅接著說到與人在社會上來往之間的罪 (social sins). 他也指出了六種罪, 就是惱恨 (anger), 忿怒 (rage), 惡毒 (malice), 毀謗 (slander), 污穢的言語 (filthy language), 說謊 (lying). Anger 和 rage 都是生氣發怒, anger比較是習慣性的, rage比較是暴發性的, 這都是我們經常有的經歷. 惡毒, 也有翻譯成陰毒, 就是對一個人, 我們積恨在心, 無法釋懷. 毀謗就是用言語去攻擊毀掉他人, 污穢的言語, 包括髒話, 污穢的俚語, 黃色笑話 (obscene joke)等. 說謊, 更是我們經常犯的. 撒但是說謊人之父 (約翰福音8:44). , 而聖靈是真理的靈 (約翰福音14;17; 15:26). 一個基督徒如果說謊, 他就是與撒但同工, 如果他是用愛心說誠實話, 他就是與聖靈同工.**

**保羅勉勵我們要棄絕這些與人交往之間經常會犯的罪.**

1. **要脫去舊人,穿上新人(To put off old self and put on new self)**

**我們得救, 是靈魂的救恩. 而這個得救的靈魂, 仍居住在這個舊的帳棚之中. 在這個舊帳棚之中, 我們仍然會受老我的影響. 我們記得主耶穌使拉撒路復活的神蹟. 當拉撒路從墳墓中出來的時候, 手腳裹著布, 臉上包著手斤. 主耶穌吩咐說, “解開, 叫他走”. 這個解開, 就是脫去舊人的意思, 不再受舊人的控制, 而受內住聖靈的引導. 這個受聖靈引導的, 就是新人. “在知識上漸漸更新, 正如造他主的形像”. 這個新人, 必需成長, 而成長的唯一方法, 就是讀經禱告, 對主知道愈多, 就認識主更深, 就愈像主, 有主的形像. 以弗所書4:24說到這新人就是 “照著 神的形像造的, 有真理的仁義和聖潔”.**

**“在此並不分希利尼人, 猶太人, 受割禮的, 未受割禮的, 化外人, 西古提人, 為奴的, 自主的. 惟有基督是包括一切, 又住在各人之內.”**

**保羅在此特別強調這個棄舊更新的過程, 是每一個基督徒都要經過的, 沒有種族, 宗教, 文化, 政治, 社會等的差別. 唯有定睛仰望那釘十字架的基督, 他是我們的主, 也藉著聖靈居住在我們裡面.**

**弟兄姊妹, 盼望我們都能在知識上漸漸更新, 愈來愈像我們主的形像. 我們教會將要推動的家庭小組, 就是希望藉著小組的互動與關懷, 使我們能夠達到這個目標. 小組的內容與要素, 就是 造就教導, 敬拜讚美, 團契分享, 福音使命.**

**真理的教會 （十一）—真理聖徒的人際觀 ( 一)**

**經文: 歌羅西書 3:12-17**

**“所以你們既是 神的選民, 聖潔蒙愛的人, 就要存 (原文作穿)憐憫, 恩慈, 謙虛, 溫柔, 忍耐的心. 倘若這人與那人有嫌隙, 總要彼此包容, 彼此饒恕. 主怎樣饒恕了你們, 你們也要怎樣饒恕人. 在這一切之外, 要存著愛心, 愛心就是聯絡全德的. 又要叫基督的平安, 在你們心裡作主. 你們也為此蒙召, 歸為一體, 且要存感謝的心. 當用各樣的智慧, 把基督的道理, 豐豐富富的存在心裡, 用詩章, 頌詞, 靈歌, 彼此教導, 互相勸誡心被恩感歌頌 神. 無論作什麼, 或說話, 或行事, 都要奉主耶穌的名, 藉著他感謝父 神”.**

**我們要繼續來研讀歌羅西書, 使我們能夠建立一間真理的教會. 現在首先讓我們來複習一下我們以前所研讀的.**

**歌羅西書第一章, 說到在基督裡的信心,**

* **他們聽見了福音, 真知道 神--以聖經為基礎 Base on Bible**
* **他們相信了基督, 有信望愛 –以基督為生命 Life in Christ**
* **他們成為了聖徒, 結果增長 –以聖潔為見證 Witness with Holiness**
* **他們學作了僕人, 忠心服事 –以教會為生活 Living in Church**

**歌羅西書第二章, 說到在基督裡的豐盛.**

* **不可讓人在律法上 (Legalism)論斷我們 Let no one judge you**
* **不可讓人因為東方玄學神祕主義 (Eastern Mysticism)奪去我們的獎賞**

 **Let no man beguile you of your rewards**

* **不可讓人用禁慾苦修主義 (Asceticism)來奴役我們. Let no one enslave you**

**歌羅西書第三章, 說到在基督裡的生活**

 **基督徒生活的價值觀 Perspective of Value**

* **我們已經與基督一同死 (We died with Christ) (3:3 a )**
* **我們已經與基督一同復活 (We are raised with Christ) (3:1 a)**
* **我們已經與基督一同藏在 神裡 (We are hidden in Christ) (3: 3 b)**
* **我們已經與基督一同顯現在榮耀裡 (We are glorified in Christ) (3:4)**

 **基督徒生活的新人觀Perspective of new self**

* **要治死肉體的罪 ( To slay the sensual sins)**
* **要棄絕怨人的罪 (To rid of the social sins)**
* **要脫去舊人,穿上新人 (To put off old self, and put on new self)**

 **基督徒生活的人際觀Perspective of inter-relationship**

**歌羅西書第四章, 說到在基督裡的職任**

**今天我們要繼續說到基督徒生活的人際觀. 有人這樣說, 一個人若 “心中無 神”, 就會 “目中無人”. 這句話的意思就是人際關係, 是以人神的關係為基礎. 與 神的關係正確了, 與人的關係就會正確. 因此在說到人際關係之前, 保羅首先再一次提醒我們與 神之間, 就是與基督的關係.**

1. **基督的恩典 ( Grace of Christ)**

**“所以你們既是 神的選民, 聖潔蒙愛的人, 就要存 (原文作穿)憐憫, 恩慈, 謙虛, 溫柔, 忍耐的心. 倘若這人與那人有嫌隙, 總要彼此包容, 彼此饒恕. 主怎樣饒恕了你們, 你們也要怎樣饒恕人. 在這一切之外, 要存著愛心, 愛心就是聯絡全德的”**

* 1. **神的揀選**

**神揀選我們, 並不是因為我們好, 或是因為我們作了什麼善事積了什麼功德, 若是這樣, 我們絕對不會得到 神的揀選. 以弗所書1:4這樣說, “就如 神從創立世界以前, 在基督裡揀選了我們”. 神之所以揀選以色列百姓, 也完全是因為 神的恩典. 申命記7:7,8這樣記載, “耶和華專愛你們, 揀選你們, 並非因你們的人數多於別民, 原來你們的人數在萬民中是最少的. 只因耶和華愛你們..就用大能的手領你們出來, 從為奴之家救贖你們, 脫離埃及王法老的手”. 弟兄姊妹, 神的揀選是他在基督裡為我們所施行的恩典. 所謂恩典, 就是我們白白得到的.**

* 1. **神的聖別**

**神揀選我們, 為的是讓我們能夠與人有別. 與人有什麼分別呢? 對了, 就是要我們能夠分別為聖. 我們被 神揀選與分別之後, 我們就不再是屬於自己了, 乃是屬 神的了. 哥林多前書6:19,20說, “豈不知你們的身子就是聖靈的殿麼. 這聖靈是從 神而來, 住在你們裡頭的. 並且你們不是自己的人. 因為你們是重價買來的, 所以要在你們的身子上榮耀 神”. 這就像夫妻結婚, 誓約將自己分別為聖出來給對方, 救恩也將我們分別為聖出來給了基督.**

* 1. **神的慈愛**

**一個不信 神的人犯罪, 是違背了聖潔創造者和公義審判者的律法. 一個基督徒犯罪, 不只違背了律法, 更是傷害了 父神的心. 我們說過, 基督徒能夠過得勝生活的祕訣, 乃在於信望愛. 在信心中, 知道我們是屬 神的, 就不能犯罪, 在盼望中, 知道我們有一天要站在基督的台前交帳, 就不敢犯罪, 在 神的慈愛中, 我們就不忍犯罪來傷害 神的心.**

* 1. **神的饒恕**

**神對我們的饒恕, 是完全的. 聖潔公義的 神, 如何能夠饒恕我們一切的過犯? 就是藉著基督在十字架上的犧牲, 在”基督裡饒恕了”我們 (參 以弗所書4:32). 因為 神已經在基督裡完全饒恕了我們, 我們才能彼此饒恕, 彼此包容.**

**這些都是 神在基督裡賜給我們的恩典. 我們要脫去舊人, 就是那一件壽衣 (gravecloth), 穿上新人, 就是這一件恩典的衣服 (gracecloth) . 這件恩典的衣服, 包括九種衣服: 憐憫 (tender mercies), 恩慈 (kindness), 謙虛 (humbleness of mind), 溫柔 (meekness), 忍耐的心 (long-suffering). 包容 (forbearance), 饒恕 (forgiveness), 愛心 (love), 感謝 (thanksgiving).**

1. **基督的平安 ( Peace of Christ)**

**“又要叫基督的平安, 在你們心裡作主. 你們也為此蒙召, 歸為一體”.**

**在基督的恩典中, 我們塑造了基督徒應該有的性格, 在基督的平安中, 我們行出基督徒應該有的生活. 一個基督徒如何能夠知道他的所作所為是合乎 神的旨意? 那就是在基督裡的平安. 當一個基督徒失去基督裡的平安時, 他就知道他的所行一定有不合乎 神旨意的地方. 當然我們要注意一種假的平安. 正如約拿理直氣壯逃避神的時候, 他也似乎有平安, 還能夠安穩地睡在船艙中. 但是這個假平安, 不久就帶來了風暴, 使全船的人陷在危險之中. 因此我們要讓在基督裡的平安, 在我們的心裡作主, 在我們教會裡作主, 因為我們不只追求個人的平安, 我們也要追求教會的平安, 使基督得榮耀.**

1. **基督的道理 ( Word of Christ)**

**“當用各樣的智慧, 把基督的道理, 豐豐富富的存在心裡, 用詩章, 頌詞, 靈歌, 彼此教導, 互相勸誡心被恩感歌頌 神”**

**我們要行事有基督的平安, 就要合乎 神的旨意. 要知道 神的旨意, 就要知道 神的話, 就是基督的道理. 今天的教會和當時歌羅西教會一樣, 有許多的異端學說侵入. 當時是諾斯底學派 (Gnosticism), 他們不要信徒讀經, 他們只要信徒按著他們的教條去作, 就能夠達到完全與圓滿的境界. 他們要把基督的道理挪掉, 把基督從寶座上拉下來. 今天許多教會, 也一樣受這樣的異端侵擾, 不注重基督的道理, 不講 神的話, 只注重靈恩, 注重神蹟醫治, 注重詩歌敬拜讚美, 注重社交活動…, 以至於根本沒有將基督的道理, 豐豐富富的存在心裡. 請注意這裡說當用各樣的智慧, 是的, 神的話, 基督的道理, 我們是應該用各樣的智慧去思想去認識, 絕對不是平淡無味, 反而是愈研究, 愈覺得甘甜, 對 神愈贊嘆.**

**對 神話語的認識, 與我們的敬拜讚美有不可分的關係. 這裡說用詩章 (Psalms), 頌詞 (Hymns), 和靈歌 (Spiritual songs)來歌頌 神. 詩章, 就是用舊約詩篇為主的經文詩歌, 頌詞是基督徒所寫對 神讚美的詩歌, 靈歌就是對聖經真理, 聖徒之間用詩歌的表達. 因此詩篇是詩人對 神的感受, 頌詞是對 神的讚美, 靈歌是彼此對聖經真理的表達, 而這些都是以 神的話為基礎. 因此敬拜讚美的基礎, 在於對 神話語的認識, 通過 神的話語, 我們愈認識這位基督, 愈認識基督, 就能在生活與生命中敬拜讚美. 請注意, 真正的敬拜讚美, 不只是在嘴唇上, 而是在生命與生活的每一件事上.**

1. **基督的名 ( Name of Christ)**

**“無論作什麼, 或說話, 或行事, 都要奉主耶穌的名, 藉著他感謝父 神”.**

**在現代的世界裡, 名字好像不代表任何的意義, 甚至名字都快被號碼與數字所取代. 在古代, 包括中國, 都非常注重名字. 聖經裡面甚至記載 神曾經給人改了名字, 因為這些人曾經在 神裡面有奇妙的經歷或將有更大的使命. 作為基督徒, 我們帶有 “基督”這個名字. 這是成為 神兒女之後, 得到的新名字. 這個新名字, 使我們認同 (identification)於 “基督”. 聖經中, 總共三次提到基督徒 (參見使徒行傳 11;26; 26:28; 彼得前書4:16)**

**名字除了認同之外, 也是權柄的代表 (authority). 支票需要所有人的簽名, 才能提領, 總統簽名了, 法案才能生效. 一樣的, 基督徒這個名字, 也使我們有了禱告的權柄, 能夠奉主耶穌基督的名, 向父 神禱告 (參約翰福音14:13-14; 16:23-26).**

**因此我們無論作什麼, 或說話, 或行事, 都要奉主耶穌的名.**

**弟兄姊妹, 我們基督徒生活中與人相處, 要首先知道人際間關係的基礎, 在於清楚認識基督的恩典, 基督的平安, 基督的道理, 與基督的名. 這樣 “心中有 神”, 就不會 “目中無人”, 人與人之間, 才能夠有正常的交往.**

**真理的教會 （十二）—真理聖徒的人際觀 ( 二) 許志靖**

**經文: 歌羅西書3:18-4:6**

 **“你們作妻子的, 當順服自己的丈夫, 這在主裡面是相宜的. 你們作丈夫的, 要愛你們的妻子, 不可苦待他們. 你們作兒女的, 要凡事聽從父母, 因為這是主所喜悅的. 你們作父親的, 不要惹兒女的氣, 恐怕他們失了志氣. 你們作僕人的, 要凡事聽從你們肉身的主人, 不要只在眼前事奉, 像是討人喜歡的, 總要存心誠實敬畏主. 無論作什麼, 都要從心裡作, 像是給主作的, 不是給人作的. 因你們知道從主那裡, 必得著基業為賞賜. 你們所事奉的乃是主基督. 那行不義的, 必受不義的報應. 主並不偏待人. 你們作主人的, 要公公平平的待僕人, 因為知道你們也有一位主在天上. 你們要恆切禱告, 在此儆醒感恩. 也要為我們禱告, 求上帝給我們開傳道的門, 能以講基督的奧祕, (我為此被捆鎖)叫我按著所該說的話, 將這奧祕發明出來. 你們要愛惜光陰, 用智慧與外人交往. 你們的眼語要常常帶著和氣, 好像用鹽調和, 就可知道該怎樣回答各人”**

**上次我們說到基督徒人際觀的基礎, 在於我們與 神的關係, 與 神的關係正確了, 與人的關係也就正確了, 所謂心中無 神, 目中無人, 反之, 心中有 神, 就目中有人了. 與 神的關係, 我們說到了 “基督的恩典, 基督的平安, 基督的道理, 基督的名”. 在基督的恩典中, 神揀選我們, 神聖別我們, 神愛我們, 神饒恕我們; 在基督的平安中, 我們的行事為人, 讓內住的聖靈作主; 在基督的道理中, 我們將真理用各樣的智慧豐豐富富的存在心裡, 他的話是我們腳前的燈, 路上的光; 在基督的名中, 我們認同於基督 (identification), 也奉著基督的名得到權柄 (authority). 這樣與 神的關係正確了, 我們就能與人有正確的關係.**

**基督徒人際關係的順序與我們中國人的傳統儒家思想不大一樣. 儒家思想說到五倫的人際關係, 就是君臣, 父子, 兄弟, 朋友, 夫妻. 君臣是五倫之首, 而夫妻是五倫之末. 中國人最注重忠, 也注重孝, 但是若忠孝不能兩全, 則要移孝作忠. 因此君臣在先, 父子在後. 如此下推, 朋友都比夫妻之間的關係重要, 因此婦女在中國人的傳統社會中, 她的地位是最低的, 也因此造成了許多的家庭悲劇. 但是聖經中所啟示的人際關係, 卻是以夫妻為五倫之首, 接著是父母與子女之間的關係, 接著說到主僕之間的關係, 再說到弟兄姊妹之間的關係, 最後則說到我們與外人或者朋友的關係. 這種關係先後次序的安排, 其實是更人性化的.**

1. **夫妻的關係—愛與順服**

**“你們作妻子的, 當順服自己的丈夫, 這在主裡面是相宜的. 你們作丈夫的, 要愛你們的妻子, 不可苦待他們”**

**妻子當順服自己的丈夫, 這裡的 “順服”, 不是像奴僕必需一味順服主人的順服. 原文的順服是 “submission”, 是軍事用語, 就是在不同的位階裡, 有彼此尊重的意思. 也就是說, 在家庭中, 丈夫與妻子各有各不同的職責. 從創世記中, 我們知道妻子被造, 是為了要幫助丈夫的. 而二人都是離開自己的父母, 結為一體的. 男人沒有比女人好, 女人也絕對不比男人差, 只是他們各有各的職責. 丈夫是家裡的頭 (Headship), 在家裡是領導地位的 (leadership), 但是他絕對不是家裡的主 (Lordship), 因為只有基督是我們一家之主 (Christ is the Lord of our Family). 因此作妻子, 能夠尊重丈夫是頭, 是領導者, 而來順服他. 當然作丈夫的, 一定要成為一個真正好的頭, 好的帶領者. 二人都在主基督下面, 彼此順服, 彼此尊重.**

**作丈夫的, 要愛妻子. 這裡所用的 “愛”, 原文是 agape, 就好像 神對人的愛, 是一種犧牲, 聖潔, 與滿足的愛. 一個能這樣愛妻子的丈夫, 也一定能夠得到妻子的順服.**

**保羅特別在這裡提到作丈夫的, 不可苦待妻子. 苦待 原文是 bitter. 意思就是今天我們所說的虐待abuse, 無論是精神上或肉體上.**

**夫妻之間, 在哪裡能夠得到這種彼此順服, 彼此相愛的能力呢? 當然是從 神而來. 正如前面所說過的, 我們都應該穿上那恩典的新衣, 在家裡能夠享受基督的平安, 讓 神的話語成為我們家庭生活的準繩, 更讓我們的家庭成為真正基督化的家庭.**

1. **父母與兒女的關係—鼓勵與服從**

**“你們作兒女的, 要凡事聽從父母, 因為這是主所喜悅的. 你們作父親的, 不要惹兒女的氣, 恐怕他們失了志氣”**

**保羅接著說到基督徒父母與兒女之間的關係. 生兒育女是作父母的責任, 也是 神的命令. “生養眾多, 遍滿地面, 治理這地”. 生兒女是自然的事, 但是要養育兒女, 就不簡單, 尤其在今天. 現在的心理學, 非常強調人的自尊 (self esteem), 甚至非常強調原生家庭對一個孩子心理成長過程的影響. 是的, 孩子有他們應該有的權力 ( rights), 他們有被生在基督徒家庭的權力, 他們有在主裡被好好養育成長的權力, 他們有被愛的權力, 但是他們也有應該盡的義務 (responsibility). 他們的義務就是要聽從父母. 當然一個基督徒家庭中, 如果父母是彼此相愛, 彼此順服, 那麼在這個家庭成長的孩子, 也就一定能夠聽從父母的教導. 孩子聽從父母的程度 (measure)是 “凡事”. 當然一個基督徒父母絕對不會叫孩子作不對的事; 孩子聽從父母的動機 (motive), 乃是要 “討主喜悅”. 孩子從小就在聖經的真理中成長, 讓他們知道凡事的最終目的, 就是要討主喜悅.**

**父母要了解與鼓勵兒女, 這裡說, “不要惹兒女的氣”. 要了解兒女, 就是要經常聽他們說話, 然後用愛心去了解他們的需要, 所謂 “listening ear and loving heart”. 在生活中經常用眼睛去觀察他們的一舉一動, 在他們需要的時候, 給與適當的幫忙, 所謂 “watching eyes and helping hands”. 一個基督徒家庭, 夫妻之間能夠相愛, 彼此順服, 孩子們能夠孝順, 尊重, 聽從父母, 父母能夠了解孩子, 這個家庭一定是 “天堂在人間”的寫照.**

1. **主僕的關係—誠實與忠心**

**“你們作僕人的, 要凡事聽從你們肉身的主人, 不要只在眼前事奉, 像是討人喜歡的, 總要存心誠實敬畏主. 無論作什麼, 都要從心裡作, 像是給主作的, 不是給人作的. 因你們知道從主那裡, 必得著基業為賞賜. 你們所事奉的乃是主基督. 那行不義的, 必受不義的報應. 主並不偏待人. 你們作主人的, 要公公平平的待僕人, 因為知道你們也有一位主在天上”**

**保羅繼續說到主僕之間的關係, 而且將事奉的態度昇華到與主之間的關係. 這裡說到作僕人的, 以今天的情況來說, 就是任何一個工作, 無論你在哪一個位階, 都要盡力從心裡去作, 不是只在眼前事奉, 不是為了討人喜歡, 乃是因為我們是存心誠實敬畏主, 像是給主作的, 不是給人作的. 這種工作態度, 是我們每一個基督徒都應該有的. 保羅在提摩太前書6:1-2更這樣提醒我們, “凡在軛下作僕人的, 當以自己主人配受十分的恭敬, 免得 神的名和道理, 被人褻瀆. 僕人有信道的主人, 不可因為與他是弟兄就輕看他, 更要加意服事他, 因為得服事之益處的, 是信道蒙愛的”. 而作主人的, 要公平對待僕人, 因為知道在天上有主. 所以無論任何人, 我們都是在服事天上的主.**

1. **弟兄姊妹的關係**

**“你們要恆切禱告, 在此儆醒感恩. 也要為我們禱告, 求上帝給我們開傳道的門, 能以講基督的奧祕, (我為此被捆鎖)叫我按著所該說的話, 將這奧祕發明出來.”**

**基督徒弟兄姊妹之間, 最要緊的, 就是彼此相愛, 彼此代禱, 彼此儆醒, 彼此感恩, 使我們能夠將基督的奧祕, 在生活中活出來.**

1. **朋友與外人的關係**

**“你們要愛惜光陰, 用智慧與外人交往. 你們的眼語要常常帶著和氣, 好像用鹽調和, 就可知道該怎樣回答各人”**

**保羅在這裡說到與外人或朋友交往的原則, 那就是要愛惜光陰, 要用智慧, 要帶著和氣.**

**弟兄姊妹, 基督徒的生活, 人際之間的關係非常重要, 讓我們從家庭開始, 夫妻之間能夠彼此相愛, 彼此順服. 丈夫以犧牲, 聖潔, 滿足的愛, 對妻子表明他的愛, 而妻子以順服丈夫, 來表明她的愛. 然後二人共同以listening ears, loving hearts, watching eyes, helping hands來了解鼓勵兒女, 用基督的道理教導養育他們, 建立基督化的家庭, 將天堂帶到人間. 在工作上, 能夠以誠實敬畏的態度, 盡力忠心, 為的是討主喜悅. 弟兄姊妹間, 能夠彼此相愛, 彼此代禱, 彼此儆醒, 彼此感恩,. 與人交往, 能夠愛惜光陰, 用智慧, 帶著和氣. 這樣在生活中活出我們的信仰, 將基督的奧祕傳開. 願 神祝福我們每一個家庭!**

**真理的教會 （十三）—真理聖徒的職分**

**經文: 歌羅西書 4:7-18**

**“有我親愛的兄弟推基古要將我一切的事都告訴你們. 他是忠心的執事, 和我一同作主的僕人. 我特意打發他到你們那裡去, 好叫你們知道我們的光景, 又叫他安穩你們的心. 我又打發一位親愛忠心的兄弟阿尼西母同去, 他也是你們那裡的人. 他們要把這裡一切的事都告訴你們. 與我一同坐監的亞里達古問你們安. 巴拿巴的表弟馬可也問你們安.(說到這馬可, 你們已經受了吩咐, 他若到你們那裡, 你們就接待他). 耶數又稱為猶士都, 也問你們安. 奉割禮的人中, 只有這三個人, 是為 神的國與我一同作工的, 也是叫我心裡得安慰的. 有你們那裡的人, 作基督耶穌僕人的以巴弗問你們安. 他在禱告之間, 常為你們竭力的祈求, 願你們在 神一切的旨意上, 得以完全, 信心充足, 能站立得穩. 他為你們和老底嘉並希拉波立的弟兄, 多多的勞苦, 這是我可以給他作見證的. 所親愛的醫生路加, 和底馬問你們安. 請問老底嘉的弟兄和寧法, 並他家裡的教會安. 你們念了這書信, 便交給老底嘉的教會, 叫他們也念. 你們也要念從老底嘉來的書信. 要對亞基布說, 務要謹慎, 盡你從主所受的職分. 我保羅親筆問你們安. 你們要記念我的捆鎖. 願恩惠常與你們同在.”**

**歌羅西書第四章, 說到在基督裡的職任. 當我們基督徒能夠在基督裡, 以信心經歷 神的豐盛就(第一與第二章), 在生活中, 與 神與人有正常的關係, 過一個蒙福的人生(第三章), 我們就應該進入我們的事奉. 這樣第一章與第二章是與 神同心, 第三章是與 神同行, 第四章, 就是與 神同工. 保羅特別在這段經文中, 提出10位弟兄, 藉著他們的問安, 帶出真理聖徒在基督裡應該有的職分.**

1. **同作僕人 (4:7, 12)**

**推基古 (Tychicus)是亞西亞人 (參見使徒行傳20:4), 他與特羅非摩 (Trophimus)可能是一對兄弟. 當保羅在第三次宣教之旅的最後階段. 他們伴隨著保羅離開以弗所. 這兩位兄弟, 也可能就是幫助提多, 將外邦教會捐助給猶太教會的捐項, 帶往耶路撒冷的人 (參見哥林多前書16:1; 哥林多後書8:19-24). 這位推基古, 當保羅在羅馬坐監時, 成為保羅的僕人, 在那裡事奉他. 而保羅在這裡特別說, 他是忠心的執事, 而他們都是一同作主的僕人. 弟兄姊妹, 不只許傳道, 謝牧師是主的僕人, 我們教會每一位同工, 也都是主的僕人, 我們每一位弟兄姊妹, 也都是主的僕人, 我們是一同作主的僕人. 所求於僕人的, 就是忠心. 我們教會已經開始家庭小組, 盼望我們每一位信徒, 每一個家庭, 都能忠心擺上, , 成為忠心的執事.**

1. **同為弟兄 (4:9)**

**阿尼西母 (Onesimus)原是腓利門的奴僕,是歌羅西人. 但是因著某種原因, 他逃跑了, 後來被抓, 下在羅馬監獄, 在監獄中保羅帶領他信主得救了. 雖然他才信主不久, 但是他已經在生活中, 表現出他生命的改變, 因此保羅稱他為 “親愛忠心的弟兄”. 並且在這個時候, 特別派他隨著推基古, 將歌羅西書信帶到歌羅西教會, 將以弗所書帶到以弗所教會, 也應該有一封老底嘉書信, 帶到老底嘉教會, 但是這一封書信, 沒有被列在聖經正典之中. 阿尼西母同時攜帶保羅所寫的腓利門書, 親手交給他的主人腓利門, 替阿尼西母求腓利門能夠赦免他, 重新接納他為一位弟兄 (參見腓利門書15,16)我們原來都是屬於不同的家庭, 不能夠彼此成為弟兄姊妹, 但是當我們得救之後, 我們在基督裡都成了弟兄姊妹. 既然是弟兄姊妹, 我們就能夠彼此相愛, 彼此包容, 彼此勉勵, 彼此同甘共苦.**

1. **同坐苦監 (4:10)**

**與保羅一同坐監的, 有以巴弗, 馬可, 亞里達古, 底馬, 路加醫生, 這裡所謂的坐監, 不是說這些人也犯罪而被收在監獄裡. 因為保羅坐的是軟監, 是和一個看守他的兵, 另住在一處, 是保羅所租的房子, 而且能夠接待來探望他的人, 也能夠在那裡傳講 神國的道. 這些人, 就是在那裡與保羅同工, 並且照顧他, 而路加醫生也能就近醫治他身體的疾病.**

1. **同作主工 (4:11)**

**保羅在這裡特別提到在受割禮的猶太人中, 有這三個人, 是與他同工的. 他們就是亞里達古 (Aristarchus), 馬可 (Mark), 和耶數猶士都 (Jesus Justus).**

**亞里達古是馬其頓帖撒羅尼迦人, 保羅稱他是一同坐監的 (fellow prisoner), 也是他的同工 (fellow worker). 他在保羅第三次宣教之旅中, 與保羅同行 (使徒行傳19:29), 並且在以弗所動亂之時, 冒著生命之危險被抓進戲園裡. 當保羅要被解送到羅馬時, 他也與保羅在那艘同遭海難的船上 (使徒行傳27:2). 因此我們可以看出亞里達古, 無論在什麼景況 (宣教, 動亂, 航行, 海難, 坐監), 他都與保羅站在一起. 人生有這樣的一位朋友, 夫復何求.**

**馬可, 是居住在耶路撒冷的猶太人,他的母親也叫作瑪利亞, 他們的家還為了當時的信徒開放 (使徒行傳12;12). 很可能是彼得帶他信主 (參見彼得前書5;13). 他是巴拿巴的表弟. 當巴拿巴和保羅開始第一次宣教之旅的時候, 他們帶著馬可同行 (使徒行傳13:13). 但是到了半路, 馬可就離開他們回耶路撒冷去了. 聖經沒有記載馬可離開的原因, 或許是這個年輕人無法忍受旅途的危險與辛苦, 或許是不滿保羅取代了他的表兄巴拿巴成為了宣教團的領導人, 或許他不同意保羅要將福音傳到外邦.**

**保羅在第二次宣教之旅, 因為堅持不帶馬可同行, 與巴拿巴分手. 保羅這樣作, 是否作錯了? 或許是. 但是我們也不能怪保羅, 到底他的宣教事工, 不同於一般的旅遊, 那是一場屬靈的爭戰. 對於這件事, 保羅可以說是對事不對人, 在提摩太後書4;11, 保羅這樣吩咐提摩太說, “你來的時候, 把馬可帶來, 因為他在傳道的事上於我有益處”. 這位馬可, 我們看到他開始的時候失敗了退縮了, 但是他後來能夠成為保羅的忠心同工, 這位年輕人, 可以成為我們的榜樣.**

**耶數 (Jesus)猶士都 (Justus), 是猶太人, 耶數就是猶太人中一個很普遍的名字, 就是耶書亞 (Joshua). 而猶士都是當時羅馬名字. 在當時的時代, 有這樣的名字並不奇怪. 聖經沒有其他地方記載這位猶士都, 因此我們對他的背景也不清楚. 但是要緊的, 就是他能夠與保羅同工在主的事工上.**

1. **同作見證 (4:13)**

**保羅特別在這裡提到以巴弗, 並且特別為他作見證, 證明他對歌羅西教會, 老底嘉教會, 和希拉波立教會的關心和代禱. 我們知道, 這三間教會, 應該都是以巴弗建立的, 但是因為異端邪說的侵擾, 使得以巴弗非常憂心, 因此特別來到羅馬請教保羅如何解決這些問題. 也有可能教會正面臨分裂的危機, 正如今天許多教會一樣. 除了請教保羅之外, 以巴弗沒有忘記為這些教會禱告, 到底教會的頭是基督. 他竭力的為教會禱告祈求, 也願他們在 “神一切的旨意上, 得以完全, 信心充足, 能站立得穩”.**

**我們看到在這裡, 保羅為以巴弗作見證, 這裡絕對不是傳道人維護傳道人. 我們在今天看到一些教會發生了問題, 傳道人與長執同工之間, 有了不同的意見. 有的是同工要趕傳道人, 也有傳道人要趕同工的. 這個時候, 我們往往會看到傳道人就會維護傳道人, 結果使問題更嚴重. 但是在這裡, 我們只看到保羅只對教會說, 以巴弗確實是為教會關心與勞苦, 也更為教會竭力的禱告與代求, 希望大家都回到 神的旨意上.**

1. **同盡職分 (4:17)**

**初代教會, 大都是以家庭教會的形態存在. 在歌羅西地區, 除了歌羅西教會之外, 在腓利門家中, 也有一間家庭教會. 亞基布是他們的傳道人. 他或許是腓利門的兒子, 但也有可能只是以巴弗的同工, 在他到羅馬時, 替他牧養那個家庭教會. 保羅在此特別對亞基布勉勵, “務要謹慎, 盡你從主所受的職分”. 或許諾斯底的異端邪說, 也已經影響這間家庭教會, 因此保羅對他勉勵 “務要謹慎”. 一個傳道人最要緊的職分, 就是要守住真道. 保羅在提摩太前書2:7這樣說自己, 也這樣勉勵提摩太, “我為此奉派, 作傳道, 作使徒, 作外邦人的師傅, 教導他們相信, 學習真道. 我說的是真話, 並不是謊言”.**

1. **同享主恩 (4:18)**

**保羅最後的問安, 盼望大家能夠同享主恩.**

**弟兄姊妹, 這是真理聖徒彼此之間在 神面前應該有的職任, 就是同為僕人 (沒有誰比誰強), 同為弟兄 (都是一家人), 同坐苦監 (能夠同甘共苦), 同作主工 (無論作什麼, 都是為主作的), 同為見證 (彼此儆醒, 彼此勉勵), 同盡職分 (守住真道), 然後能夠同享主恩. 盼望這是我們教會弟兄姊妹之間事奉上的態度, 為的是要建立真理的教會.**